
D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
h

ad
as

Fá
ti

m
a 

P
o

m
b

o

Das Coisas Belas  
e Desenhadas

Fátima Pombo





Das Coisas Belas  
e Desenhadas

Fátima Pombo



Título

Das Coisas Belas e Desenhadas

Autor

Fátima Pombo

Design e serviços de pré-impressão

Serviços de Comunicação, Imagem e Relações Públicas
Universidade de Aveiro

Capa

Detalhe do Quadro de Abreu Pessegueiro “Paisagem do Imaginário”
2008, Acrílico S/ madeira e organza, 70X100 cm
Colecção particular

Impressão

ARTIPOL – Artes Tipográficas, Lda

Editora

UA Editora
Universidade de Aveiro
Serviços de Biblioteca, Informação Documental e Museologia

1.ª edição – Fevereiro 2018

Tiragem

250 exemplares

ISBN 

978-972-789-533-5

Depósito legal

437428/18

Nota

Por opção da autora, no presente livro não foi utilizado o novo Acordo Ortográfico.



Das Coisas Belas  
e Desenhadas

Fátima Pombo



Este livro pretende responder ao pedido que os meus alunos me 
fizeram de terem uma publicação que materializasse o fio condutor 
de ideias mestre das aulas de Estética e de Fenomenologia do 
Design. Mas, agora que está terminado, tenho a expectativa de que 
os temas abordados possam atrair o interesse de outros leitores 
heterogéneos e desiguais.

Neste livro encontra-se uma diversidade de matérias e de autores 
de diferentes áreas disciplinares, com ênfase na fenomenologia 
que contribuem, por diferentes vias e em vários contextos, para 
compreender e interpretar o assunto agregador: o que se quer 
dizer quando se fala de coisas belas e de coisas desenhadas?  
O que se quer dizer quando se fazem coisas belas e coisas dese-
nhadas? Que relação existe entre “coisas”, “belas” e “desenhadas’? 
O que são estas coisas para o sujeito na sua singularidade e na sua 
condição de habitante da casa privada e do mundo global que,  
na vida quotidiana, vive o banal e o extraordinário?

O belo é um tema subtil, até misterioso e, por isso, difícil de 
definir. O belo ocupa nestas páginas um lugar central e, como na 
música, é inspirador de variações que remetem para o tema por via 
de diferentes argumentos. Lembro a 18ª Carta de Schiller escrita a 
propósito da educação estética do ser humano quando afirma que 
“através da beleza, o homem sensível vê-se conduzido à forma e ao 
pensamento; através da beleza o homem espiritual vê-se recondu-
zido à matéria e devolvido ao mundo dos sentidos”. [Schiller, 1994, 
(1795), 69]. Que poderes descobre Schiller na beleza, de modo a 
enaltecer-lhe tais efeitos curativos?

Caros Leitores,



“Das Coisas Belas e Desenhadas” aborda essa questão da beleza 
como um legado muito rico para reflectir sobre as vias da arte e do 
design no mundo contemporâneo.

Este livro não substitui as aulas. Sem a vossa presença as salas 
de aula são um espaço sem alma, são ocas. Não usei imagens 
porque pretendo que cada um procure de um modo pessoal os 
recursos iconográficos que necessitar ou de que tiver curiosidade. 
Mantive propositadamente algumas citações na língua original que 
descodificaremos ao longo do semestre.

Sem prejuízo do rigor dos conteúdos, escrevo na primeira pessoa 
e próxima dos meus leitores-alvo.

Espero que ao longo das aulas tenhamos o prazer de pensar em 
conjunto as matérias que, de uma forma condensada, aqui proponho.

Porto, Outono de 2017



	 9	 1. Sobre a Fenomenologia de Merleau-Ponty

	 9	 1.1. da percepção ao invisível

	 16	 1.2. a pintura dentro da paisagem

	 20	 1.3. o encontro radical com as coisas

	 27	 2. Do belo e da obra de arte

	 27	 2.1. o tempo passa

	 30	 2.2. a arte e o mundo sensível em Platão

	 37	 2.3. a arte e o mundo sensível em Aristóteles

	 40	 2.4. a estética kantiana

	 54	 2.5. o lugar da música para Schopenhauer

	 56	 2.6. o espírito dionisíaco da música para Nietzsche

	 61	 3. O Belo no Design

	 61	 3.1. o objecto de design

	 68	 3.2. beleza e usabilidade

Índice



	 77	 4. Homo Faber

	 77	 4.1. as qualidades das coisas

	 86	 4.2. a questão da funcionalidade

	 92	 4.3. a crítica ao mundo tal como o conhecemos

	 99	 5. A herança da filosofia de Merleau-Ponty para as 

disciplinas de projecto

	 99	 5.1. a construção de uma nova racionalidade

	 107	 6. O Espaço Habitado 

	 107	 6.1. projectar atmosferas

	 114	 6.2. projectar cenários do habitar

	 129	 7. Referências Bibliográficas





9

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

1. Sobre a Fenomenologia  
de Merleau-Ponty

1.1. da percepção ao invisível

“O nosso coração bate para nos conduzir para as profundezas…  

Estas estranhezas tornar-se-ão… realidades (…) porque em vez de se 

limitarem à restituição diversamente intensa do visível, elas aí anexam 

ainda a parte do invisível, ocultamente percebido”. 

Esta afirmação de Paul Klee citada por Merleau-Ponty (1989, 85) lança-nos 

para o meio do nosso assunto. Merleau-Ponty não encontrou saída no plano 

da percepção. Ao dedicar-se à percepção, o filósofo reconhece que como expe-

riência primordial, a percepção manifesta uma constituição pré-cognitiva, 

uma conexão entre essência e existência que não pode ser “pré-suposta”.  

Há um pacto originário de onde irrompe o sentido que relacionando um 

sujeito (definido como corpo-próprio) e um mundo (definido como fundo 

ou horizonte) não deixa de colocar esses elementos como opostos, embora 

numa correlação constante. Na Phénoménologie de la Perception (1945) 

[Fenomenologia da Percepção] o filósofo faz da percepção um aconteci-

mento inaugural, ao destituir a consciência do seu poder de construção ou de 

constituição e instalando-a na vida perceptiva. Merleau-Ponty ao perguntar 

o que somos antes do exercício da reflexão, purificando o olhar que o saber 

ocidental enevoou – é preciso “fazer aparecer o mundo tal como é, antes de 



10

qualquer regresso a nós mesmos” (Merleau-Ponty, 1987, XI) – depara com 

uma opacidade que o faz inflectir para uma via de que Le Visible et l’Invisible 

(1964) [O Visível e o Invisível] é testemunha. Esta viragem possibilita acolher 

aspectos que não são do domínio da percepção. É pela necessidade da feno-

menologia se transcender numa ontologia e na medida em que o pensamento 

se dirige para uma ontologia, que o filósofo aparece mais interessado pela 

dimensão da ausência, pela face “invisível” da visibilidade. O ser para Merleau-

Ponty é o ser bruto, o fundo selvagem que também é o mundo percebido – 

Lebenswelt –, o domínio de todas as nossas experiências vividas.

A primeira experiência com as coisas é pré-reflexiva e está intimamente 

ligada com o facto de se existir. O indivíduo é uma consciência existencial, 

liga-se às coisas do mundo, através do seu corpo, que é o correlato de todo o 

campo das percepções possíveis. O processo de desobjectivação do corpo e 

de fenomenologização da consciência manifesta a possibilidade de autoco-

nhecimento do indivíduo, através da experiência como vivência para uma 

consciência-corpórea.

Husserl através do método fenomenológico considera que é possível 

conquistar uma relação nova com “as coisas mesmas”, para encontrar o que 

está para além do comportamento naturalístico do indivíduo. O homem 

comum quer conhecer as coisas do mundo, quer conhecê-las para as usar, 

gozar, manipular, possuir…, mas esse comportamento, segundo Husserl, 

não é o mais adequado para conhecer a essência das coisas. Para isso,  

é preciso que o indivíduo se liberte dos interesses práticos que regem a vida de 

todos os dias, considerando as coisas como puros objectos de contemplação.  

Deste ponto de vista, a existência das coisas deixa de ser importante; o 

que é fundamental para quem contempla o mundo é saber a essência das 

coisas e prescindir da constatação da existência ou da não existência delas. 

Fica fora de circuito o mundo físico e os produtos da civilização, as obras 

técnicas e das belas-artes, as ciências, estado, costumes, religião, todas as 

ciências da natureza e do espírito. Depois de tudo estar entre parêntesis, 

aparece à consciência, o verdadeiro fenómeno das coisas, que é a sua essência.  



11

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

O fenómeno não é uma simples aparência para lá do qual se revela uma 

realidade mais profunda, não é o que aparece por oposição à coisa em si,  

não é um simulacro. O fenómeno é a manifestação da essência, da verdadeira 

natureza das coisas. O filósofo procura a estrutura ideal, apriori, essencial, 

metaempírica do fenómeno. Não se pode dizer que esta estrutura essencial 

seja retirada por abstracção de casos empíricos; trata-se de qualquer coisa 

de diverso, a que os fenomenólogos chamam “redução eidética”.

A fenomenologia ao defender que se deve captar o sentido íntimo das 

experiências, não deixa de colocar na origem de todo o conhecimento, antes de  

qualquer reflexão, o ser que experimenta o mundo. Mas também argu-

menta que a experiência só se pode tornar intersubjectiva quando se extrai 

dela sentido e significado universal (é esta a função da redução eidética).  

Suponhamos que se ouve uma sonata. Se conseguir destacar da minha 

experiência tudo o que ela implica de pessoal e descobrir nessa experiência,  

algo independente das condições que me levaram a ouvi-la, chego a alguma 

coisa que não é singular, que não é contingente e que é a essência dessa 

sonata, que pode comunicar-se e universalizar-se. A intuição eidética é a 

principal regra do método fenomenológico: é preciso ir às coisas mesmas, 

ou seja é preciso “ver” intelectualmente essas coisas. Segundo os fenome-

nólogos, no fundo de todo o verdadeiro conhecimento está uma intuição. 

Intuir é fazer uma enunciação interna, intelectual do fenómeno. A partir 

da posição “entre parêntesis” ou epoché da tese natural acerca da existência 

do mundo, este torna-se um fenómeno, apresentado em toda a sua pureza. 

Realizada a epoché não se fica perante um puro nada, mas perante o eu 

transcendental, com o conjunto dos estados vividos e dos objectos inten-

cionais correlativos, quer dizer, a universalidade dos fenómenos, a vida da 

consciência pura com o mundo objectivo todo inteiro. A epoché husserliana 

encontrou um campo novo, o da explicitação da experiência transcendental 

do eu, onde existe o fenómeno puro, não mundano. No plano da consciência 

pura ou transcendental, as vivências mantêm somente a relação pura do 

sujeito – completamente purificado – com o objecto, apenas significado.  



12

Para Husserl só a consciência pura, por definição, a consciência não mundana, 

onde se dá o fenómeno puro, é a consciência de; o de é dado também absolu-

tamente, correspondendo-lhe um cogitatum indubitável, uma vez que se dá 

na imanência da consciência (cogito).

Suspendendo a atitude natural, pela qual o sujeito se entrelaça com 

o mundo, a redução descobre o sujeito como fundamento do mundo.  

Mas, de que modo é que o sujeito pode realizar essa qualidade ontológica? O que 

parece é que a redução fenomenológica retira o sujeito do mundo, desincarna-o,  

dobra-o sobre si próprio e enclausura-o solipsisticamente. Com a redução, 

Husserl procura libertar a consciência das implicações psíquicas e psicológicas, 

ficando purificada, enquanto veiculo de objectividade. Porém, a redução não é 

completa nem pode ser completa, porque não somos espírito absoluto ou puro.  

A radicalidade da redução é, precisamente, o meio de tomar consciência 

da nossa relação indestrutível com o mundo, de fazê-lo aparecer. Por isso,  

a redução só completa a sua pertinência ao fazer aparecer a necessidade do 

regresso ao mundo e às suas contingências. A redução fenomenológica como 

Husserl a perspectivou é impraticável, porque o sujeito puro não pertence a 

sujeitos de carne e osso. Até onde, então, é praticável a redução fenomeno-

lógica e até onde se justifica a sua acção metodológica? Se nos inspirarmos 

no processo metodológico de Husserl indo às coisas mesmas, ao mundo,  

o que descobriremos é um mundo que é vivido. Se Husserl recorre à ideali-

dade para explicar a facticidade, a verdadeira mostração do mundo, em toda 

a sua densidade, é impossível de ser apreendida na pureza do conhecimento. 

A percepção do mundo é inesgotável e não pode ser abarcada pelo sujeito.  

A redução tem um enorme alcance como método, na medida em que faz 

realçar o facto de que os dados que constituem a actividade do sujeito só se 

alcançam em situação. Husserl para ver o mundo rompeu a sua familiaridade 

com ele, criando uma situação artificial, que só se justifica enquanto procura 

metodológica. É que a vivência é um fluxo e o sujeito flui com as suas vivências, 

no espaço e no tempo. O modo de ser da consciência e o modo de ser da coisa 

não são mundos separados, porque a consciência da coisa é o modo como  



13

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

a coisa “vive” dentro da consciência que é incarnada, que se alimenta da coisa, 

que assume um conteúdo de existência individual.

Na Fenomenologia da Percepção Merleau-Ponty fala da evidência perceptiva,  

da experiência primordial, do sentido incarnado, tece os filamentos que ligam 

o corpo ao mundo e o mundo ao corpo, defende a consciência incarnada 

como referência à experiência humana integral. Merleau-Ponty ao afirmar 

a certeza do mundo como anterior a toda a consciência, afirma também 

a opacidade impenetrável da coisa e desse mundo e coloca-nos perante o 

problema da sua fenomenologia: como dar conta desse fundo latente e mudo 

sem o racionalizar?; como dar conta dessa zona implícita de latência sem a 

empobrecer na explicitação?

Merleau-Ponty reconhece a dificuldade em tematizar a instância pré-

-reflexiva, ao mesmo tempo que a considera prioritária em relação à reflexão 

e afirma que “os problemas postos na Fenomenologia da Percepção são 

insolúveis, porque aí parto da distinção “consciência-objecto” 1, e que “perma-

nece o problema da passagem do sentido perceptivo ao sentido linguageiro, 

[a passagem] do comportamento à tematização”. (Merleau-Ponty, 1988, 

229-230). O filósofo vai procurar outra via de explicação do fenómeno 

que não é a da fenomenologia. A partir do “corpo-sujeito” o filósofo irá 

chegar à instância ontológica última – a carne (la chair) – e o corpo que,  

em Fenomenologia da Percepção, era gerador de sentido, torna-se figuração 

da carne, o que implica uma nova forma de ser caracterizado. É preciso que a 

reflexão “mergulhe no mundo em vez de o dominar, que ela desça para ele tal 

como ele é, em vez de dirigir-se para uma possibilidade prévia de o pensar (…) 

que ela o interrogue, que ela entre na floresta das referências que a nossa inter-

rogação levanta em si, que ela lhe permita dizer, enfim, o que no seu silêncio  

1.	 Maurice Merleau-Ponty Le Visible et l’Invisible, Gallimard, Paris, 1988, p. 253. A publicação 
póstuma desta obra deixada incompleta pelo seu autor, juntamente com as imensas “notas 
de trabalho” e um “anexo” que parece dizer respeito à primeira redacção do terceiro sub-
capítulo do capítulo intitulado Interrogação e Intuição, foi empreendida por Claude Lefort 
(Gallimard, Paris, 1964). A produção do filósofo é terrivelmente interrompida por uma 
morte súbita em Maio de 1961.



14

ele quer dizer (…)” (1988, 61). Em contrapartida o mundo aparece em toda a 

sua pujança ao deixar de ser o mundo do Ich kann, o reino das possibilidades 

do ego. “Eu percebo” cede lugar ao ver e ser visto simultaneamente: “eu vejo” 

na medida em que também sou visto, sou vidente, porque também sou visível.

Em O Visível e o Invisível o filósofo encontra pela visão uma nova forma 

de pensar o Ser. Quando as minhas duas mãos se tocam dá-se o ser tocado, 

toda a coisa se dá a tocar, como na visão, toda a coisa se dá a ver. O filósofo está 

empenhado em fazer uma análise da experiência da visão como primeiro nível 

de aproximação de uma experiência primordial, que nos possibilita pensar e 

dizer o Ser. Merleau-Ponty quer partir do nível “bruto” da coisa, daquilo que 

se dá ao olhar antes da elaboração do pensamento. É essa ultrapassagem do 

antagonismo “perceber-pensar” que nos interessa para compreender o devir.  

O filósofo face à racionalidade de uma filosofia reflexiva, propõe uma “inte-

ligibilidade sem conceito” que seja capaz de encontrar o ser “selvagem”, 

que está para além dos parâmetros da lógica tradicional. O invisível é 

apontado como a outra faceta do Ser, dá-se por direito. Após as aporias que 

o filósofo encontra na Fenomenologia da Percepção, encontramo-nos aí,  

onde as experiências ainda não foram determinadas pela consciência,  

onde tudo está ligado, o sujeito e o objecto, a essência e a existência,  

a imanência e a transcendência. Aí, onde tudo está misturado, onde a dife-

rença não implica contradição. Aí, instância “bruta”, “selvagem”.

As expressões de “carne do mundo”, “carne das coisas”, “carne do ser” não são 

apenas metáforas. Não é por generalização que se passa do ser do sujeito ao ser 

do mundo, mas é o sujeito que aparece como uma variante do ser do mundo: 

“Queremos dizer (…) que o ser carnal como ser das profundezas,  

com várias camadas ou com várias faces, ser de latência e apresentação 

de uma certa ausência é um protótipo do Ser cujo nosso corpo (…) é uma 

variante muito notável.”

(1988, 179)



15

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

Em resumo, trata-se de reabilitar o ser na sua integridade inaugural e de 

restituir a densidade, a profundidade e a verticalidade do ser, ou seja, um ser 

anterior a toda a manipulação intelectual. Este movimento para uma nova 

significação da indiferenciação inicial, designa-o Merleau-Ponty por quiasma 

ou entrelaçamento. O quiasma aparece como simultaneidade, implicando 

que aquele que capta o ser esteja também já captado no ser. 

“Dizemos que o nosso corpo é um ser com duas faces, por um lado coisa 

entre as coisas e por outro o que vê e as toca (…)” 

(1988, 180)

O invisível não é invisível devido ao ponto de observação em que “me” 

situo, que “me” impede de ver outra coisa num determinado momento. Se 

assim fosse, eu, ao adoptar outra perspectiva, poderia tornar esse invisível, 

visível. Mas o invisível é um invisível de princípio, é o invisível do visível.  

O visível tem uma estrutura invisível, é o lugar em que o invisível transparece. 

O invisível é o poder do visível, incrusta-se nele. Sobre esta base invisível-

-visível podemos compreender a abertura de um ser que não é construído, 

mas que silenciosamente está por detrás de toda a manifestação sensível: 

a possibilidade do sentir e do ver surge da reversibilidade e da circularidade 

da carne que nunca se determina completamente. O Ser é o ser bruto, o fundo 

selvagem que simultaneamente é o mundo percebido – Lebenswelt, Urheimat 

(Husserl) – o domínio de todas as nossas experiências vividas. Merleau-Ponty 

quer recuperar a esfera do vivido, do existencial, onde se funda toda a actividade 

doadora de sentido inspirando-se na fase final do pensamento husserliano:  

o mundo não pode estar submetido a uma consciência pura. Sujeito e objecto 

pertencem, com cumplicidade, a uma textura que inaugura relações com 

outros atributos, por ser esfera comum de realidades que já não se defrontam, 

mas que se envolvem. Merleau-Ponty procura entender essa reciprocidade 

a partir da relação “visível-invisível”. A reflexão deve dar a ver o olhar que 

nos impregna com as coisas e com o mundo, a que estivemos sempre ligados 



16

sem nos darmos conta. Na obra O Visível e o Invisível a visão aparece 

como eixo que orienta a reflexão e o centro da filosofia pontyana torna-se 

a importância de dizer o mundo, de o explicitar a partir do olhar. Reflectir 

é simultaneamente ver e dizer, o que define uma íntima conexão entre a 

visão e a linguagem. A linguagem liga-se à reflexão e é a linguagem que 

pode descrever o mundo originário, sem nunca o descrever na totalidade ou 

definitivamente. A pintura, para o filósofo, é a manifestação humana mais 

capaz de tornar o mundo o momento privilegiado para a fulguração de um 

pensamento do sensível.

1.2. a pintura dentro da paisagem

Cézanne é o pintor escolhido por Merleau-Ponty para falar da presença 

do corpo na pintura à procura, obsessivamente, desse plus, que talvez 

seja a sensação pura, reveladora de toda a sabedoria. Na obra L’Oeil et 

l’Esprit (1964a) [O Olho e o Espírito] o filósofo reforça constantemente a 

importância fundamental da pintura “que contribui para definir o nosso 

acesso ao ser”. (Merleau-Ponty, 1989, 42). A pintura restitui toda a pureza 

que o pensamento científico e objectivador retira à visão. O pintor tem 

uma atitude desinteressada, deixa-se investir pelas coisas e traduz esse 

envolvimento na sua obra. O pintor ausenta-se de si e frequenta o mundo 

para o expressar e expressar-se. O pintor não está defronte das coisas para 

as conceptualizar, nasce com elas. A pintura abre uma via de acesso ao ser 

mudo e selvagem. Viver na pintura é viver no mundo. A pintura exibe o 

invisível em que se abriga: cada obra é um momento de emergência de um 

fundo inesgotável, sempre a insinuar-se. A obra é um momento de perple-

xidade perante o Ser. O que funda a arte e o pensamento é a latência do Ser.  

O Olho e o Espírito marca a perspectiva ontológica da visão, ainda que  

limitando-a à actividade pictórica. Pensar sobre a pintura permite a 

Merleau-Ponty concluir que a experiência do mundo não pode ser dada 

pelo pensamento reflexivo. 



17

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

Em Le Doute de Cézanne (1945) 2 [A Dúvida de Cézanne], o filósofo medita 

sobre a relação de Cézanne com a pintura, isto é, a sua relação com a natu-

reza e com a sua existência. Cézanne é o paradigma do pintor que entra na 

natureza e a observa lenta e minuciosamente à procura do que se esconde 

no mundo visível. Para Merleau-Ponty ele é o artista que representa a quali-

dade ontológica da criação artística: a obra é uma aproximação à origem do 

significado. Cézanne faz da obra a ressonância da sua instalação na paisagem. 

Cézanne sai do atelier e, no meio da paisagem, converte-se em homem 

contemplativo, que se procura a si próprio quando procura o que não vê.  

Estar horas a fio, no exterior do atelier, à procura do que existe por trás da 

paisagem. E o que é que existe? Não há uma resposta lógica e definitiva e única.  

Apenas se sabe que o que existe só pode ser encontrado em processo, em 

andamento e que a atitude compatível com a sabedoria do mundo é aquela 

que acompanha o seu circuito. Apenas se sabe da relação demorada com 

a natureza, tornando cada pincelada um acto intencional, um encontro 

com a matéria exterior. É uma pincelada que tem volume, cor, cheiro,  

que traz a natureza para dentro da tela, sem a copiar. A pincelada apoia-se 

numa outra forma de conhecimento: a intuição, que não é mero palpite ou 

espontaneidade, mas síntese de um encontro demorado, que quer penetrar 

o que se esconde naquilo que se vê. Afinal, o pintor e a matéria pertencem à 

mesma carne; as coisas estão presentes nele, porque ele se situa nas coisas.  

O seu implacável desejo é a possibilidade de reter o instante, quer na  

imponderabilidade da sua duração, quer no laço com o outro instante.  

O pintor quer libertar os olhos do espaço e o pormenor deve ser olhado em 

perspectiva; submeter os olhos à organização espacial seria constranger 

a visão às relações limitadas do plano horizontal e do plano vertical. 

Cézanne repudia a rigidez do contorno, que não pertence ao mundo 

visível, mas à invenção geométrica. Constata, no entanto, que não definir  

2	 Le Doute de Cézanne: ensaio publicado in “Fontaine”, nº47, 1945, mas escrito três anos antes. 
Está inserido em Sens et Non-Sens, Nagel, Paris, 1948. (A edição utilizada é a de 1966).



18

nenhum contorno seria retirar aos objectos a sua identidade; delimitar 

apenas uma linha seria sacrificar a profundidade que é a experiência da 

reversibilidade das dimensões que nos permitem afirmar que a coisa  

está lá. De facto, 

“a contestação da linha prosaica não exclui de forma nenhuma qualquer 

linha da pintura, como talvez os impressionistas acreditavam. O que 

interessa é libertá-la (…) e é sem nenhuma contradição que a vemos 

reaparecer e triunfar nos pintores como Klee ou como Matisse que 

acreditaram mais do que ninguém na cor.”

(Merleau-Ponty, 1989, 73-74)

Cézanne considera que o desenho deve rebentar da cor, porque o mundo 

na sua espessura é um organismo de cores. À medida que pinta também 

desenha e o mundo em génese torna visíveis os traços, os volumes, as formas: 

o instante pictórico eterniza-se e a essência da coisa vai dando-se, ainda que 

por deflagrações sucessivas. Referindo-se a uma “lógica das cores”, porque as 

cores “existem” com autonomia, antes de serem escolhidas, o pintor refuta 

uma “lógica programada” e torna explícito o despojamento do sujeito que só 

com os olhos pode deixar-se levar.

A devoção às cores e às suas alterações na paisagem ao longo dos dias 

é uma fuga do mundo humano e a procura da essência do que se mostra.  

A natureza é a obra perfeita e a pintura a tentativa de trazê-la para o mundo 

humano, mostrando a estrutura geométrica que esconde. E, no entanto,  

essa realidade invisível só pode ser captada através da sensação. “A natureza 

e a arte não são diferentes?”, pergunta-lhe Émile Bernard. “Gostaria de 

uni-las”, responde Cézanne. (Merleau-Ponty, 1966, 22).

O pintor quer libertar-se de dicotomias e eternizar o que é efémero na 

natureza. A sensação e o pensamento têm de unir-se para dar conta da ordem 

espontânea que a natureza prossegue no seu pulsar contínuo. Mas a pintura 

se olha intensamente a natureza, não a julga, não intervém sobre ela nem tem  



19

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

de apreciá-la. O pintor está na natureza para captar as ruminações desse mundo 

vivo para poder chegar mais longe. “O desenho e a cor já não são distintos; 

à medida que se pinta, desenha-se; quanto mais a cor se harmoniza, mais o 

desenho se precisa” (Merleau-Ponty, 1966, 26), afirma o pintor que pretende 

trazer as sensações para mais perto da sensação primordial que as suporta:  

a sensação de pertencer ao mundo em plenitude e de desejar reiterá-lo na arte, 

sugerindo sempre a ideia da unidade originária, quer do corpo, quer do mundo. 

O acto criativo é infinito: ao procurar o espírito e o invisível em cada 

criação, manifesta-se uma e outra vez, incansavelmente. Essa atitude inces-

sante de aproximação do invisível, tem-na Cézanne muito conscientemente 

ao compor cada quadro durante horas e horas, colocando-se durante dias 

perante as coisas sem as pintar, só a senti-las na sua existência. O pintor quase 

se cristaliza no acto de captação da têmpera do instante. Cézanne retoma a 

tradição do pensamento e da arte que coloca o indivíduo junto da natureza 

e das promessas aí latentes. O olhar do pintor pousa também demorada-

mente sobre o passado: em Paris, Cézanne visita vezes sem conta o Louvre 

para estudar os grandes mestres da pintura, porque acredita que pintar 

se enraíza na sabedoria. E saber não quer dizer coleccionar informação,  

quer dizer contemplação, meditação. Por isso, a pintura não é uma cópia ou 

uma imitação mais ou menos conseguida da realidade, é a transfiguração 

dessa mesma realidade através do mundo do artista que, no entanto, não se 

afastou daquilo que quer interpretar, apenas deixou viver isso dentro de si.  

Na finitude da sua condição, o indivíduo reitera essa crença com a obra, 

que é sempre a promessa de que momentaneamente se ficou mais perto 

da origem. E o pintor nunca deixou de considerar a sua obra como um 

ensaio, ao reconhecer que o mundo habitado por densidades múltiplas,  

não acede à tela por abstracção, mas porque o pintor atrai “um Logos das 

linhas, das luzes, das cores, dos relevos, das massas, uma apresentação sem 

conceito do Ser universal” (Merleau-Ponty, 1989, 71).

O esforço do pintor em chegar ao mundo primordial assemelha-se à 

insistência do filósofo em declarar que o visível quer traduzir o invisível,  



20

do qual podemos dizer que é a profundidade do visível. O pintor é eleito 

como o exemplo do In-der-Welt-sein (estar no mundo): o desejo incessante,  

quase obsessivo de Cézanne em querer pintar a natureza, é para o filósofo a 

possibilidade de acesso ao mundo. Paul Valéry diz que o pintor apporte son corps 

e Merleau-Ponty confessa que não sabe como é que um espírito poderia pintar.

1.3. o encontro radical com as coisas

Mas não é só a pintura que supõe o encontro radical com as coisas. 

O pensamento estético de Merleau-Ponty de natureza ontológica, mostra que  

é a arte, nas suas diferentes manifestações e não só a pintura, que supõe o 

encontro radical com as coisas.

A música e a metáfora da escuta e do silêncio, ainda que não tivessem sido 

afloradas por Merleau-Ponty, são caminhos de acesso ao Ser, que poderiam  

superar os limites da sua estética ontológica, que não deixa de estar encer-

rada na moldura da sensação e no elogio da atitude natural. Seria caso para 

pensar como é que a criação musical se relaciona com o paradigma “visível-

-invisível” e como evoca os enigmas do Ser, procurando o que se vê e o que 

se esconde através dos sons. Mahler seria o compositor escolhido como 

paradigma para essa reflexão.

Gustav Mahler, se pudesse, estaria sempre a ensaiar e a ensaiar-se, 

porque cada nota tem de dar o que tem impregnado nela. O ensaio é um 

exercício de paciência, de subtileza e de modéstia. Mahler, ensaiando muitas 

vezes as obras que dirigia, raramente ficava satisfeito. Schönberg podia 

perceber a razão dessa luta com a invisibilidade da ideia musical que uma 

partitura representa: 

“escutei um dos seus “colegas” dizer, entre outras coisas, que não há 

nenhum segredo especial para conseguir boas execuções quando 

mediaram tantos ensaios. Desde logo não existe segredo nenhum,  

pois quanto mais vezes se interpreta uma obra, melhor sai e até os  



21

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

piores maestros tiram proveito disso. Mas, é claro, há um segredo para 

sentir a necessidade de um décimo ensaio, quando se está a ensaiar pela 

nona vez e se ouvem coisas que podiam estar melhor: é que se sabe que 

contudo há algo a dizer num décimo ensaio”

(Schönberg, 1963, 56)

A insatisfação do músico é a mesma do pintor: ambos são personagens da sua 

arte, numa procura incessante do que através dela podem descobrir sobre o 

mundo e sobre si próprios.

“Enquanto sou capaz de exprimir a minha experiência com as palavras, 

não o faço com a música. A minha necessidade de exprimir-me 

musicalmente, sinfonicamente, inicia-se apenas no reino dos obscuros 

sentimentos, às portas do “outro mundo”, onde as coisas já não são 

destruídas pelo tempo e pelo espaço.”

(Romolo e Nanni in Volterra, 1995, 87)

A obra provoca no visível e no dizível uma pausa que pode ser um impulso 

renovado para penetrar no que está encoberto e ainda não tem a forma do 

“estar aí”.

Cézanne e Mahler podem viver no mesmo lugar ambíguo e difícil em que os 

indivíduos poderiam encontrar-se consigo e com as coisas. Junto com o poeta. 

A poesia é a obra suprema da linguagem que ilumina na clareira (Lichtung) do 

Ser (Heidegger). O poeta que fala, pensa a origem do mundo. O pensamento, 

neste contexto, não equivale a conhecimento ou reflexão teórica, mas significa 

a ligação íntima ao Ser, pertence-lhe (das gehören) e escuta-o (das hören).

As palavras têm musicalidade. Segundo Heidegger, o poeta e o músico 

unem-se numa poética musical cuja metáfora é a escuta. Os sons são uma 

forma de pensamento, aliás a forma de pensamento que expõe o Ser e o 

seu carácter enigmático, porque o Ser que se diz pela palavra poética não se 

define conceptualmente. A música é a da palavra poética; o pensamento é o 



22

que a palavra poética manifesta; a escuta da palavra poética é a escuta do Ser,  

do que expõe e do que silencia. Heidegger prolonga-se pela tese da linguagem 

como casa do Ser (die Sprache ist das Haus des Seins), destacando os pensadores  

(die Denkenden) e os poetas (die Dichter) como guardiães dessa casa, fazendo 

de Hölderlin e não de Rilke, o poeta dos poetas. Hölderlin canta, segundo 

o filósofo, a “essência essencial” da poesia, que é a escuta do apelo do Ser.  

Os Sonetos a Orfeu de Hölderlin “falam” da musicalidade das coisas terrestres 

e divinas afastada do ruído das vozes humanas. Orfeu é o músico, o poeta,  

o cantor, toca lira e cítara. A música é doce e apolínea, penetrante e dionisíaca. 

Orfeu é o representante dos dois reinos, ao vaguear como espírito errante, 

sempre acompanhado pela sua lira, símbolo da atitude da escuta, que os 

humanos já perderam na sua pureza.

A metáfora “canto da terra” é correlativa da metáfora da audição e tal como 

o canto, também ouvir pressupõe criação. Os sons do canto da terra expõem 

sinais de esplendor e de vida, que resultam do pulsar cíclico da natureza. Só o 

silêncio dos mortos pode ser seu par, porque a humanidade afastada do circuito 

órfico não tem o entendimento da circularidade, não canta o canto da terra.

Rilke constata a experiência de duas realidades sem conciliação: a natureza e 

a humanidade não experimentam a mesma unidade. O ser humano sofre, porque 

se afastou da dádiva da natureza, fonte e reserva de todas as forças. O poeta  

frequentou intimamente os pintores de Worpswede e sente-se participante das 

mesmas intenções desses pintores. Worpswede é o reduto onde a paisagem é 

admirada e respeitada em todo o seu esplendor. Pintores vieram de longe para 

viver na natureza e admirar e sentir a força criadora que brota dela. Partilhando 

uma emoção de vida que é comum, pretendem que as suas obras revelem a 

adesão íntima ao “estado de natureza”. Os pintores de Worpswede pretendem 

honrar a natureza e o laço do indivíduo à terra. A natureza tem os seus mistérios; 

a inacessibilidade a esses mistérios não dá o direito de os desventrar, porque são 

desconhecidos. O grupo de Worpswede reconhece os enigmas das leis que regem 

os ciclos do mundo natural e respeitam-no, procurando uma harmonia entre a 

cadência da vida dos seres humanos e a cadência dos estados da natureza.



23

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

A tradição de uma filosofia da natureza que, desde Goethe, passando por 

Alexander von Humboldt, sustenta a tese de que a natureza é Ser, origem, 

fundamento, entidade, padrão ontológico e defende que a relação entre 

sujeito e natureza é, primeiro, uma relação ontológica.

Cézanne que deseja mostrar na sua obra a força matricial da natureza, geradora  

da sua própria representação artística, conduzirá a pintura à abstracção. 

A libertação de todos os elementos acessórios para captar a intensidade da 

forma, sem a tirania do realismo figurativo, conduzirá à arte que, não tendo 

referência directa com a realidade natural, remete para uma articulação menos 

visível, mas mais íntima com essa realidade. É esse o excesso que pertence à 

arte: situar o sujeito numa realidade menos explicitável, mas mais apreendida.

É como adulto que o ser humano não vive o sentimento do todo da 

natureza, não ouve o canto da terra “E a música, sempre nova, vinda das 

pedras mais frementes, / constrói no espaço inútil a sua casa divina 3” (II-10)  

(Und die Musik, immer neu, aus den bebendsten Steinen, / baut im unbrau-

chbaren Raum ihr vergöttlichtes Haus). Mas, o canto da terra não deixa 

de manifestar-se ritmicamente. Na primavera a terra está particularmente 

esfuziante (I-21, II-21, II-25) depois da invernosa reserva entorpecida em 

que interrompe a doação. “A primavera regressou. Em tudo / a terra é uma 

criança e aprendeu inteiras / tantas, tantas poesias… E, pelas canseiras,  

/ recebe o prémio do seu longo estudo. (…) Terra que estás livre, dá-te a jogos 

felizes / agora com as crianças. Quem te apanha, / alegre terra. A mais alegre 

ganha” (I-21). (Frühling ist wiedergekommen. Die Erde / ist wie ein Kind, das 

Gedichte weiss; / viele, o viele … Für die Beschwerde / langen Lernens bekommt 

sie den Preis. (…) Erde, die frei hat, du glückliche, spiele / nun mit den Kindern.  

Wir wollen dich fangen, / fröhliche Erde. Dem Frohsten gelingts).

Rilke exprime com as imagens da fonte (II-15, II-16), dos frutos (I-7, I-13, 

I-14, I-15, II-17), das flores (I-14, I-22, II-5, II-6, II-7), das árvores (II-17, II-21) e,  

3.	 A tradução portuguesa de Die Sonette an Orpheus de Rainer Maria Rilke utilizada é a de 
Vasco Graça Moura, editada pela Quetzal Editores, em 1994.



24

consequentemente das seivas, dos sucos, dos rumores, dos perfumes,  

a vitalidade real em que se move a natureza, (re)completando interruptamente 

o círculo do regresso e da despedida.

A rosa é a flor de Rilke. Cultivou rosas no jardim de Muzot. Dedicou-lhe 

um ciclo de poemas franceses – Les Roses – e escreveu para seu epitáfio 

Rose oh reiner Widerspruch. Lust niemands Schlaf zu sein unter so viel 

Lidern. Nos Sonetos a rosa é uma flor dotada de ser, está dentro do circuito 

órfico e, especialmente perto de Orfeu, conotada com algo de fundamental,  

ainda que não seja dito o quê (I-5, II-6, II-21). A rosa é um perfume que percorre 

os séculos, mas é vão procurar encerrá-la num nome, numa designação.  

Ela escapa-nos sempre. Rilke “respira” a rosa e deseja que se dê o seu nome a 

uma variedade de rosas. Tudo é metamorfose, fim e recomeço.

Em Os Sonetos a Orfeu o canto da terra é o canto da pulsação do que está aí, 

numa mistura de diferenças. Cada vida cruza-se com as outras vidas, o corpo 

entrelaça-se com os outros corpos e com as coisas. “Olha as flores, que são por 

fiéis da terra havidas, / a quem damos destino, do destino no dorso, / mas, 

quem sabe! se elas murcham arrependidas, / já passa a ser connosco sermos 

o seu remorso” (II-14) (Siehe die Blumen, diese dem Irdischen treuen, / denen 

wir Schicksal vom Rande des Schicksals leihn, / aber wer weiss es! Wenn sie 

ihr Welken bereuen, / ist es an uns, ihre Reue zu sein).

Ver é simultâneo de ser visto, ouvir é simultâneo de ser ouvido e parece 

ter de renunciar-se a noções como “actos de consciência”, “matéria”, “forma”, 

“percepção”, porque há um pacto em surdina entre os seres do mundo: o desejo 

de vida. Rilke, não esconde a exaltação de estar no mundo nem a convicção do 

indivíduo se envolver na densidade, na espessura desse mundo. Um envolvi-

mento que permita que o invisível comporte o visível tal como a luz comporta 

a penumbra e a figura comporta a sombra. Rilke ao fazer da emoção de ouvir 

o ponto nevrálgico do cruzamento da palavra e da música – “das Hören” é a 

semente dos Sonetos – evoca o enigma do princípio e do fim.

Ao considerar a poesia e a música como pertencendo à mesma unidade 

primordial, Rilke não repudiaria Verlaine que reclama a música antes de tudo. 



25

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

O som da palavra e o som de uma nota traduzem a mesma metáfora originária 

da audição – “aí lhes deste um templo no ouvido” (I-1) (da schufst du ihnen 

Tempel im Gehör). A palavra e a lira participam da mesma experiência que é 

ouvir. Rilke atribui à audição a importância do originário (Ur) e faz confluir 

nesse sentido a plenitude sinestésica. O canto define a existência – “cantar é na 

verdade um outro alento” (I-3) (In Wahrheit singen, ist ein andrer Hauch) –, 

porque o som e a palavra nos colocam mais perto do som elementar. Prosseguir 

no canto é perseguir o que o canto celebra e expõe e, simultaneamente, 

esconde. O canto simboliza, portanto, o paradoxo da arte: encobrir enquanto 

descobre, descobrir enquanto adensa.

O privilégio do “ante-cantar” traduz a unidade e indistinção dos modos 

de sentir. Essa indistinção não diminui nenhum desses modos, mas reune-os 

numa espécie de abstracção originária: a amálgama sinestésica é ausência de 

identidade. Na unidade desse aí anterior, propõe o Poeta o que é anterior ao 

movimento e ao tempo: a eloquência do silêncio.

O simbolismo do canto de Orfeu e da sua lira inspira o pensamento de 

que o indivíduo transcende-se daquilo que lhe é familiar e habitual e traz, 

num movimento para a luz, o que se perde nos lugares comuns da palavra,  

do comportamento, da máscara que se sobrepõe à máscara. Uma obra tem de 

ter mistério. Esse mistério é o apelo da obra, é o desejo que ela desperta para 

ser conhecida, interpretada, para partir para outras obras, para outra peça 

musical, livro, quadro, escultura.

Nos Sonetos, Rilke medita sobre a lei da metamorfose e da sua implacável 

aplicação na vida. A pintura da natureza, o canto da terra como fonte criadora,  

a música como compreensão do Ser, a dança como celebração do corpo são 

modos de cruzamento do efémero e da duração dos seres. São, portanto,  

as formas artísticas o suplemento de ser que inspira o indivíduo a vencer a 

perda incessante de substância. Se em Worspwede Rilke penetrou no mundo 

das artes plásticas, nos Sonetos constrói a grande festa órfica, fazendo a 

apologia da música e da palavra poética, concebida na substância da música.





27

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

2. Do belo e da obra de arte

2.1. o tempo passa

As manhãs são o começo de um novo dia, pelo menos em cada despertar há a 

esperança de que se pode começar, de que se pode deixar para trás o que era de 

ontem, antes de adormecer. O sono tem essa qualidade de fechar um dia e abrir 

outro. O sono é o corredor de passagem em que se desloca o esquecimento,  

ou o seu desejo. _Dorme que amanhã é um outro dia e as coisas vão parecer-

-te diferentes. Esta afirmação cheia de boa vontade apaziguadora, provavel-

mente já todos a ouvimos ou já a proferimos.

Cioran que sofreu duríssimas insónias tem muito claro a importância  

de dormir: 

“El extraordinário fenómeno del insomnio hace que no hay discontinui

dade. El sueño interrumpe um proceso. (…) El tipo que se levanta por la 

mañana después de una noche de sueño tiene la ilusión de comenzar algo.  

Pero, si velas toda la noche, no empiezas nada.”

(Cioran, 1996, 225)

As manhãs trazem esperança, trazem também a dúvida. Há coisas que vão 

realizar-se e outras não. As horas do dia são constantes tomadas de decisão. 

As manhãs, porém, são como a infância, o período em que parece que  

tudo é possível.



28

O homem é carne e osso, sangue e nervos, um pequeno mundo mortal que 

não quer morrer e, por isso, inventa meios para deter a voragem do tempo. 

Um rosto belo, um monumento belo, uma escultura bela, um poema belo, 

uma teoria matemática bela, uma sonata bela, uma imagem bela… de que 

prazer estamos a falar?

Chegados aqui, poderia concordar que o belo não é uma ideia nem um 

modelo; é uma qualidade presente em certos objectos sempre singulares que 

nos são dados a perceber. Se dizemos que uma coisa é bela, damos conta da 

presença de “qualquer coisa” que nos interrompe. O objecto belo solicita! Então, 

em vez da pergunta o que é a beleza? talvez seja mais útil para a nossa reflexão 

perguntar o que é um objecto belo? Dizer por exemplo, esta escultura é bela é 

um juízo de valor, que destaca a qualidade de um certo objecto, quando este 

objecto é olhado segundo uma certa atitude contemplativa. Com esta definição 

estamos tipicamente no domínio da arte, no domínio do prazer desinteressado 

que a arte possibilita. Se entrássemos por este tema por uma via histórica e 

sistemática teríamos de considerar as diferentes teorias da arte que, diversas 

entre si, propõem uma perspectiva diferente sobre o que é um objecto belo. 

Os movimentos de vanguarda do princípio do século XX e a irrupção da arte 

moderna, utilizando novos materiais e procedimentos, ensaiando novas formas, 

comprometendo a arte no seu tempo, tornam a questão da arte um problema 

da cultura, interrogando a finalidade e o papel da arte na sociedade moderna.

Para avançar, parto da premissa que um objecto belo é aquele que emociona, 

é aquele que possibilita mais do que outros atingir uma experiência a que se 

chama “experiência estética”. A experiência estética é a experiência particular 

que se faz das coisas do mundo e do significado que isso tem para cada indi-

víduo. Sendo essa experiência não só empírica, mas intelectual, dar sentido a 

uma coisa, a um objecto implica também uma atitude crítica. A vivência de uma 

experiência estética começa com os sentidos, mas não acaba nos sentidos, não é 

uma reacção puramente orgânica e, por isso, desencadeia reacções cognitivas, 

afectivas, emotivas. Expressa escolhas, juízos, gostos. É um modo de dar ordem 

à experiência do quotidiano, sendo também um acto de auto-conhecimento.  



29

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

É um facto que procuramos soluções estéticas para o dia a dia. O indivíduo  

ao valorizar um objecto, está a definir uma relação pessoal com ele.  

Ao escolher os objectos está a revelar-lhe sentido e a comunicá-lo aos outros. 

Estas escolhas estéticas são também manifestação do indivíduo e da sua 

presença no mundo dos outros. O indivíduo não é só a sua circunstância,  

é também os objectos que ocupam (e desocupam) essa circunstância.

E agora ainda uma palavra sobre o simétrico do belo: o feio. Diz-se 

que qualquer coisa é tanto mais feia quanto mais afastada está do belo.  

É possível legitimar um discurso sobre o feio com os mesmos argumentos que 

usamos para discursar sobre o belo, mas com sinal contrário. Ao afastarmo-

-nos de uma ideia de “belo-em-si”, de um belo transcendente e canónico,  

introduzimos a qualidade de “relativo” que é tanto válida para o belo como 

para o feio. Preferimos perguntar “o que é um objecto belo?”, mas é igual-

mente legítimo perguntar “o que é um objecto feio?”. Há feio nas coisas como 

há na natureza, na iconografia, em toda a arte, nos mais diversos contextos 

históricos, nos indivíduos, nas suas atitudes e nos seus pensamentos.  

Há um mistério no feio, talvez maior do que no belo. Apesar de parecer 

que o indivíduo prefere o belo ao feio, não deixa de ser uma verdade que 

o feio também fascina, atrai e perturba. Tal como o belo, também o feio 

tem associado um elenco de conceitos específicos: desarmonia, assimetria,  

desequilíbrio, desproporção, grotesco, desagradável, mau gosto… imperfeição!

Parece, porém, que em geral, o indivíduo prefere o belo ao feio e ainda 

que quando escolhe aquilo que para outros parece feio é, na maior parte das 

vezes, porque lhe parece belo.

“Beauty can be consoling, disturbing, sacred, profane; it can be 

exhilarating, appealing, inspiring, chilling. It can affects us in an 

unlimited variety of ways. Yet it is never viewed with indifference: beauty 

demands to be noticed (…)”, começa assim Roger Scruton o prefácio do seu 

livro intitulado Beauty.

(Scruton, 2009: IX)



30

A beleza é também uma força anímica, uma condição necessária para a huma-

nidade. Há o fogo, o ar, a água, a terra… e a beleza que torna flamejante o que é 

telúrico e que torna etéreo o que é pesado – pelo menos provisoriamente. Difícil 

é conseguir definir a beleza. Com essa definição poderíamos meditar sobre o 

estado das coisas e sobre a condição ôntica do ser humano.

Beleza podemos reservar para aquilo que nos arrebata, para aquilo que 

quase não temos palavras para descrever e pensamos que ao dizer “é uma beleza” 

queremos dizer que estamos perante alguma coisa que nos preenche com um 

consolador deslumbramento, com um completo apelo.

2.2. a arte e o mundo sensível em Platão

Definir o belo ainda é mais difícil se tivermos em conta a história do pensa-

mento ocidental e as diversas definições que foram apontadas ao longo dos 

séculos por filósofos, poetas e artistas. Recuando até aos Gregos, encontramos 

a afirmação platónica de que a procura da beleza é um desejo de eternidade, 

é uma espécie de ânsia de purificação; sem essa procura, o homem ficaria 

infalivelmente condenado a arrastar-se no mundo da realidade sensível.  

A beleza não se reduz a nenhum objecto simples e, por isso, declara Platão 

(428/7-347/6) que na origem de toda a beleza deve haver a primeira beleza  

(a Ideia de beleza) que pela sua presença torna belas as coisas que desig-

namos por belas. O belo não é uma dádiva mundana; não existe no mundo 

terrestre. Está acima e para além do mundo. Sócrates, conta-nos Xenofonte, 

ensinava a Parrísios, o pintor, e a Clíton, o escultor, a maneira de representar 

o que há de mais agradável no modelo, traduzindo na matéria, a verdadeira 

beleza da alma. Sob o invólucro corpóreo trata-se de atingir a beleza essencial 

do espírito. O belo não se reduz a nenhum objecto simples e diz Platão que na 

origem de toda a beleza deve haver a primeira beleza que pela sua presença 

torna belas as coisas que designamos por belas. O espírito puro aspira a 

elevar-se o mais alto possível no conhecimento ideal. O belo não é uma dádiva 

mundana; não existe no mundo terrestre. Está acima e para além do mundo.  



31

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

A essência da arte está no paradigma, no padrão do belo eterno que ilumina 

o mundo estético. O belo-em-si é inatingível, mas é dele que é preciso apro-

ximarmo-nos o mais possível.

Os principais diálogos em que Platão se refere à arte são Hippias Maior, 

Banquete, Fedro e República. Os seus escritos são diálogos ou dramas filosóficos,  

que elevou a género literário. Por vezes, abandona a discussão dialéctica 

e exprime ideias de acesso difícil, recorrendo ao poder simbólico do mito.  

Entre os vários mitos famosos, merecem especial referência, o Mito do Fedro 

e o Mito da Caverna.

No Fedro, a alma é considerada como um cocheiro que tem de conduzir, 

no cortejo dos deuses, um carro puxado por dois cavalos, sendo um dócil e o 

outro indomável. Quando não consegue mantê-los a par, cai, perde as suas 

asas e a possibilidade de contemplação das ideias puras e tem de incarnar. 

Quando na vida encontra algo que tem em si a participação de uma dessas 

ideias puras, toda a alma se entusiasma, porque se recorda dessa beleza que 

um dia lhe foi dado observar. No Fedro o amor é referido como aspiração à 

beleza e elevação progressiva da alma até ao mundo do ser a que a beleza 

pertence. O diálogo Fedro apela a uma passagem pelo diálogo Banquete, 

no qual Platão considera o objecto do amor, quer dizer, a beleza e procura 

determinar os seus graus hierárquicos. O Banquete reúne convidados que 

fazem o elogio do amor em termos poéticos. Sócrates é o último a intervir e 

conta a história de uma profetisa de nome Diótima, que lhe diz que o amor é 

contraditório: feito de desejo daquilo que não se possui e do gosto por aquilo 

que não se é, o amor agonizante renasce das suas cinzas. Os discursos que 

os interlocutores do Banquete pronunciam em louvor de Eros exprimem 

as características subordinadas e acessórias do amor, características que a 

doutrina exposta por Sócrates unifica e justifica. Pausânias distingue do eros 

vulgar (que se volta para os corpos), o eros celeste (que se volta para as almas). 

Erixímaco vê no amor uma força cósmica que determina as proporções  

e a harmonia de todos os fenómenos, tanto no homem como na natureza. 

Aristófanes, com o mito dos seres primitivos andróginos, por castigo, divididos 



32

pelos deuses em duas metades, uma das quais caminha no encalço da outra 

para se lhe unir e assim, reconstituir o ser primitivo, exprime um dos traços 

que o amor manifesta – a insuficiência – e para o qual a arte pode ser uma 

tentativa de preenchimento.

É precisamente pelo carácter de insuficiência próprio do ser humano que 

Sócrates começa o seu discurso: o amor deseja qualquer coisa que não tem,  

mas de que precisa; o amor é desejo de beleza. O Fedon e o Fedro irão 

comprovar a experiência do Banquete. Somente o amor é capaz de ajudar a 

alcançar, pela superação de si próprio, tudo o que existe de eterno e de divino. 

O amor é uma inspiração infinita na direcção de um além que o transfigura. 

Deseja-se a beleza, porque é o bem que torna feliz. A beleza é o fim (telos) 

do amor, mas tem graus diversos a que o ser humano só se pode elevar por 

aproximações sucessivas, ao longo de uma lenta caminhada.

A ascese que permite esse acesso não é fácil. Contudo, na cúpula dessa 

ascensão que o sujeito-amante consegue, encontra-se a visão do belo absoluto 

em si e por si, universal e transcendente. Assim, toca-se no modelo dos modelos, 

na Ideia das ideias. Em função dessa Ideia, realidade suprema, os artistas 

podem representar as suas individualidades parciais e fraccionárias.

O processo do amor platónico é a procura do belo supremo. O indivíduo 

procurará, durante toda a sua vida, unir-se a essa beleza desincarnada  

e primitiva. A procura do belo é um desejo de eternidade, uma ânsia de 

purificação. Sem essa procura, o indivíduo ficaria, infalivelmente, conde-

nado a arrastar-se no mundo da realidade sensível. A busca do belo é,  

portanto, espontânea e natural; a arte deve ser a procura da harmonia,  

o mesmo é dizer, o reencontro com o esplendor que já possuiu na préexistência.  

Em primeiro lugar é a beleza de um corpo que atrai e prende. Depois,  

o iniciado nesse amor, inspira-se nele para amar todos os corpos belos.  

O amor das simples formas sensíveis atrai, seguidamente, para a alma 

daquele que é objecto do seu amor. O indivíduo compreende que tem 

de elevar-se acima das formas sensíveis para atingir a beleza da alma,  

do comportamento humano. O gosto pelas máximas morais supera-se  



33

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

a si mesmo, pelo amor da moralidade absoluta. Depois da beleza das  

instituições, das leis e das ciências, aparece a beleza em si, que é eterna,  

superior ao devir e à morte, perfeita, sempre igual a si mesma e fonte de qual-

quer outra beleza. É a partir do belo, que tudo o que é belo é belo. Os artistas 

deverão saber representar a partir dessa Ideia, que é a realidade suprema.  

É Sócrates quem afirma que o belo torna-se belo por meio do belo. Mas quem 

poderá afirmar que conhece o Absoluto?

Retomando o mito do Fedro encontra-se uma relação das almas com os 

vários graus de beleza, na medida que a alma que encarnou tem a recordação 

das substâncias ideais, despertadas pelo amor e, consequentemente pela beleza.  

A beleza faz de mediadora entre o homem caído e o mundo das ideias e o 

homem responde com amor ao seu apelo. É verdade que o amor também 

pode ficar preso à beleza corpórea e pretender desfrutar exclusivamente dela.  

Mas, quando é sentido e realizado na sua verdadeira natureza, o amor torna-se  

o guia da alma em direcção ao mundo do ser. Neste caso, já não é só desejo, 

impulso, delírio, porque se subordina à procura do ser em si, da ideia.  

Eros torna-se então, procedimento racional, dialéctica. Este conceito de  

dialéctica, ponto culminante do Fedro, é o desfecho da teoria platónica do amor, 

vindo a tornar-se o centro da especulação platónica nos últimos diálogos.

O Mito da Caverna permite exemplificar a Teoria das Ideias, explicando 

que as coisas sensíveis só são inteligíveis pela sua participação nas ideias, 

que já foram contempladas numa vida anterior. As almas lembram-se das 

coisas inteligíveis à vista das sensíveis, o que comprova que a ciência é  

reminiscência. Este Mito possibilita ainda a incursão numa discussão filo-

sófica acerca da relação da luz e da sombra, enquanto processo de libertação 

da realidade sensível (a sombra da sombra). Para Platão esse processo dura 

toda a vida e tem de ser entendido como a busca de uma beleza desincarnada, 

imaterial, que se impõe pela sua pureza essencial e primordial.

A arte deve ser a procura da harmonia, o mesmo é dizer, o reencontro com 

o esplendor que todos possuímos nas profundezas da preexistência. A filosofia 

da arte em Platão é o pensamento da transcendência. É preciso participar  



34

nos arquétipos dos objectos para poder sentir a sua beleza profunda.  

A essência da arte está no paradigma, no padrão do belo eterno que ilumina 

o mundo artístico, do mesmo modo que o sol ilumina o mundo terrestre ou 

o Nous ilumina o entendimento.

Para Platão, o Mito da Caverna aponta para o tema da diferenciação 

da condição humana, conforme se é, ou não, esclarecido pela educação  

(no Ménon este assunto é o cerne do diálogo). Também nos diálogos  

As Leis e República, Platão consagra o planeamento da educação e, mais uma 

vez, a arte tem de ser entendida no âmbito de uma cidade ideal (exposta na 

República), concebida para trazer uma resposta à decadência da democracia 

ateniense. No pensamento platónico, não se desliga a reflexão do objecto 

artístico e da imitação de um pensamento gnosiológico e ontológico global.

Platão pretende uma hierarquização de valores que seja a salvação do 

indivíduo; essa é a finalidade da cidade ideal. É neste contexto em que 

Platão se move, em que aparece a noção de imitação e em que o problema 

do objecto artístico e do belo devem ser interpretados. Platão não aceita 

a poesia de carácter mimético. Os poetas trágicos praticam a mimeis; 

Homero foi o primeiro mestre e guia de todos os poetas trágicos; o pintor é o 

imitador daquilo de que os outros são artífices; o pintor não tenta imitar cada 

uma das coisas que existem na natureza, mas antes as obras dos artífices.  

A pintura é uma imitação da aparência; a arte de imitar está bem longe 

da realidade. Se na verdade, o pintor ou o tragediógrafo fosse conhecedor 

das coisas que imita, aplicar-se-ia muito mais às obras do que às imitações. 

Um imitador é um fazedor de imagens. A principiar em Homero, todos os 

poetas são imitadores da imagem da virtude e dos restantes assuntos sobre 

os quais compõem, mas não atingem a verdade. O imitador é um criador de 

fantasmas, que não entende da realidade, mas só da aparência. O imitador 

não tem conhecimentos que valham nada, sem aquilo que imitam, é uma 

brincadeira sem seriedade. O poeta deve ser colocado em simetria com 

o pintor, pelo facto de fazer um trabalho pouco importante em relação à 

verdade e por conviver com a pior parte dela.



35

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

Existem razões para não o receberem numa cidade que vai ser bem gover-

nada, porque desperta aquela parte da alma que deita a perder a razão.  

O poeta imitador instaura na alma de cada indivíduo um mau governo, lison-

jeando a parte irracional que está sempre a forjar fantasias, a uma enorme 

distância da verdade. A poesia fortalece as paixões da alma que nos tornam 

piores e mais infelizes. Quanto à poesia só se devem receber na cidade os 

hinos aos deuses. Platão adverte que se forem acolhidos na cidade, a lírica ou 

a epopeia, acabarão por governá-la no prazer e na dor, em lugar da lei e do 

princípio que em todas as circunstâncias a comunidade considere o melhor. 

Platão tem consciência de que a poesia exerce um encantamento sobre todos 

os homens, mas só poderá estar presente numa cidade bem governada, 

se tiver argumentos convincentes. A justiça e outras virtudes não podem 

ser ensombradas por honrarias e poderes pessoais. A alma, uma vez que é 

aparentada com o divino, o imortal e o eterno deve voltar-se para coisas desta 

natureza e sair das numerosas e ímpias excrescências da terra.

Para Platão, o pintor é um produtor de aparências, de falsos louvores, 

é um imitador da imitação. O filósofo desvaloriza a dimensão da criação 

individual, porque a preocupação com o Bem leva-o a colocar restrições 

às formas da actividade humana. O que rege a preocupação do filósofo é 

uma atenção quase obsessiva pela ideia de Bem, ligada à de Verdade e à 

de Belo. A desvalorização que Platão faz dos objectos estéticos, não pode 

ser entendida como uma desvalorização absoluta, mas antes como o reco-

nhecimento de que são perturbadores de um processo que tem por objectivo,  

a constituição da cidade ideal. A censura refugia-se numa ideia de bem,  

que preside à coesão necessária da cidade ideal. Num sistema em que 

o indivíduo é sobrevalorizado, apelando para o prazer como dinâmica  

fundamental, geram-se perturbações sociais.

Por isso, os seus critérios de selecção são muito rigorosos, em função do 

que ele considera uma cidade justa, virtuosa e benéfica para todos os cidadãos. 

Como a arte tem um papel pedagógico na cidade ideal, os critérios assentam 

mais em exigências morais do que em exigências artísticas e estéticas.  



36

As artes, como por exemplo a música, que se determinam a partir de relações 

aritméticas e se fundam numa harmonia a partir de relações numéricas, merecem 

todas as honras. Mas nem toda a música é assim. A música dórica é permitida 

na cidade por ser uma música viril, gregária, nobre; a música jónica é prejudicial 

por apelar às determinações irracionais do indivíduo e às suas pulsões. Por conse-

quência, toda a música que se baseia em melodias lamentosas, cantos queixosos, 

harmonias voluptuosas, ritmos mórbidos deve ser condenada. Também devem 

ser evitados os instrumentos de cordas muito numerosas e a flauta.

Da cidade é preciso também excluir a forma dramática e substituí-la pela 

forma narrativa pura, até porque a forma dramática da tragédia e da comédia 

supõem a imitação de heróis por cidadãos que gostariam de os copiar  

fielmente. Para a poesia, os critérios de escolha são claros: só são admitidos  

os hinos em honra dos deuses e os elogios de gente de bem; todos os que 

cantam o prazer e a volúpia devem ser excluídos da cidade. A intransigência 

de Platão é mais evidente em relação às artes que imitam, isto é, às artes da 

aparência. A primeira arte visada é a poesia, designadamente a homérica, 

que utiliza palavras aterrorizadoras, mórbidas, indolentes. Platão repudia 

as paixões e as emoções, porque amolecem o espírito. Só devem imitar-se as 

qualidades e as virtudes como a coragem, a temperança, a sobriedade.

Podemos considerar excessiva a condenação da imitação, a exclusão dos 

poetas e de certos músicos para fora da cidade, assim como a severidade em 

relação a Homero. A intenção de Platão é clara: submeter a arte à autoridade 

da filosofia, à competência e vigilância do rei-filósofo. Só o filósofo é a garantia 

da cidade justa e harmoniosa e só ele pode saber o que é o bem e o belo, porque 

é ele que está mais perto das ideias verdadeiras. A educação artística deve 

seguir a par com a educação do corpo, musculado pela ginástica, ao ritmo de 

música militar. Se Platão desconfia da arte e teme pelos seus efeitos, é porque 

reconhece que a arte não é uma coisa menor. A arte tem um papel tão relevante 

na cidade, que deve ficar sob a alçada do filósofo. Serão precisos vinte e três 

séculos para que Nietzsche, o anti-Platão, inverta as referências, denuncie o 

carácter ilusório da Teoria das Ideias e assimile a arte à realidade e à vida.



37

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

Concluindo: a arte e a cultura (paideia grega) fazem parte de um plano polí-

tico (de polis) global e, nesse âmbito, deve ser entendida a formação artística 

dos cidadãos. Platão desenvolve, paralelamente, a uma estética idealista, 

uma estética da recepção do efeito, o que na sua reflexão, antecipa as conse-

quências das componentes sociológicas e psicológicas da arte. Ao lado do 

mundo da beleza ideal, que aspira à transcendência e ao divino, há o mundo 

da experiência concreta da arte, vivida pelo indivíduo e pela sociedade.  

Por um lado, a perfeição absoluta, a esfera do sublime; por outro lado, o mundo 

sensível, imperfeito, mas perfectível, graças à filosofia. Platão elogia a beleza, 

mas duvida da arte e dos artistas. Esta desconfiança pela arte, sustentada por 

razões morais e políticas, mostra a importância que o filósofo lhe reconhece: 

a arte assume uma importância maior, quando a filosofia se debruça sobre 

ela e a regulariza. À experiência solar e luminosa do belo, Platão opõe a força 

tenebrosa do desejo, que anima a arte e que é preciso dominar.

2.3. a arte e o mundo sensível em Aristóteles

Se Platão considerava a ideia do bem-em-si, um princípio transcendente ao eu e 

ao mundo, um arquétipo eterno, uma forma pura exterior à razão que o concebe, 

Aristóteles (384-322) não vê na ideia de bem-em-si senão uma ideia imanente 

ao espírito humano, cujo objecto não pode ser procurado fora de nós próprios. 

O ideal está no homem. A arte é uma produção criadora de formas novas e onde 

nenhuma foi conhecida anteriormente por aquele que a criou. A comparação 

entre Platão e Aristóteles quanto ao papel do artista na cidade permite ainda 

estabelecer dois caminhos distintos de entendimento da arte, que historicamente 

permitem situar, pelo menos didacticamente, duas tendências perante a expe-

riência estética, quer se trate da criação ou da fruição: a arte sujeita a vigilância 

e a arte como emancipação. Aristóteles recusa a separação entre o mundo inte-

ligível e o mundo sensível, associando o prazer estético à imitação artística da 

natureza. Aristóteles não submete a arte à autoridade da filosofia ou da política 

nem pretende excluir da cidade os artistas inconvenientes.



38

Aristóteles atribui às artes um carácter nobre, considerando que a poesia,  

a música, a pintura e a escultura têm virtudes benéficas quer para o indivíduo 

quer para a sociedade. A arte em geral é antes de tudo, uma técnica; entra 

na categoria das actividades poiéticas (fabricação de um objecto; por isso, 

a produção de uma obra de arte é equivalente a uma obra de marcenaria), 

que são inferiores às actividades teoréticas (como a filosofia) e às actividades 

práticas (como a política e a moral, que fixam regras para a acção concreta e 

para a conduta dos indivíduos). Não admitindo a separação entre o mundo 

das ideias e o mundo sensível – se a ideia existe num mundo a que não 

temos acesso, é desconhecida e, por isso, ignorada – Aristóteles abre o vasto 

campo do enraizamento das ideias no mundo sensível. A imitação já não 

constitui um fracasso ontológico, mas tem um carácter legítimo. Se para 

Platão a imitação é uma degradação do mundo ideal, é uma cópia pálida 

do verdadeiro, é o engano e o fracasso, para Aristóteles a imitação é uma 

tendência natural dos homens que os distingue dos animais, sendo pela 

imitação que os seres humanos adquirem os primeiros conhecimentos.  

Além disso, a imitação é uma forma de prazer. Veja-se o interesse que captam 

os retratos. Aristóteles atribui um significado lato a imitação: o criador ao 

imitar não copia necessariamente as coisas da natureza, mas imita-as em 

relação àquilo que elas poderiam ser. O filósofo admite também a evolução 

possível das formas artísticas, uma vez que a arte não tem de obedecer a uma 

forma imutável e eterna de beleza.

A imitação é natural ao homem desde a infância e nisto, difere de outros 

animais, pois que ele é o mais imitador de todos, aprende as primeiras 

coisas por meio da imitação e todos se regozijam com as imitações. 

Sendo próprio da natureza, a imitação também é a harmonia e o ritmo.  

O belo sendo composto de algumas partes, não só deve ter estas em  

proporção, mas também deve ter uma certa grandeza não arbitrária,  

considerando que o belo consiste na grandeza e na ordem.

Há três aspectos na imitação que devem ser considerados: O que se imita? 

Com que meios se imita? Como se imita?



39

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

Os vários processos de imitação marcam diferenças em relação à pessoa 

que imita; toda a imitação implica uma infinita diferença. O imitador 

manifesta-se através daquilo que imitou; há conteúdos que correm  

subrepticiamente na representação da forma. A imitação que parece visar 

um grau superlativo de objectividade, assegura a manifestação de uma 

profunda subjectividade. O prazer é tanto maior, quanto a imitação se 

possa tornar verosímil.

A imitação é só de formas exteriores ou actualiza essências estruturais?

Nenhuma imitação é fundamentalmente uma cópia. Uma representação 

é uma re-presentação e portanto há uma distinção com o que é imitado.  

O mesmo objecto pode provocar a mesma emoção suspensiva perante  

espectadores tão diversos: então há uma essência que aglutina a diversidade? 

Uma vez reabilitada a mimésis, a tragédia (que beneficia da música e do 

espectáculo) é assumida como a forma poética mais refinada, precisamente 

porque, através da imitação, permite um prazer mais intenso. A tragédia é o 

encontro do eu com a “moira”, a ironia dos deuses. E se a tragédia é a conden-

sação de uma acção em que se dá o encontro com a fatalidade, então toda a 

vida pode reger-se pelo carácter da “moira”. Para Aristóteles a tragédia não 

usa a representação para imitar os costumes, mas vale-se dos costumes para 

retratar as acções e para fazer acontecer a acção catártica. A catarse dá-se tanto 

no exercício do fazer como no ver feito. O espectador é co-autor do objecto 

visto, lido, representado. Os trágicos são imitadores; a tragédia é a imitação 

dos melhores, enquanto a comédia é a imitação dos piores, o que pressupõe 

uma axiologia implícita. Perante um espectáculo que representa diferentes 

acções, o indivíduo sente as emoções que estão a ser vividas no palco,  

liberta-se delas e do poder que exercem sobre si. Claro que essa identificação 

tem limites. Não se imagina que um indivíduo que assista à tragédia do 

Édipo de Sófocles, decida matar o pai e furar os olhos. A tragédia realiza uma 

espécie de arte total, harmonizando texto, coros, música, dança. Pela catarsis, 

a imitação torna-se mais do que imitação, ao acrescentar um elemento  

misterioso na relação da recepção artística com os espectadores.



40

Mas não é ainda Aristóteles que dá autonomia à arte, porque a arte 

permanece ligada, de múltiplas maneiras, ao projecto de organização  

política, embora num sentido diferente do platónico.

2.4. a estética kantiana

Ao longo da história da filosofia encontramos várias interpretações acerca 

do belo e da obra de arte. Pense-se para além de Platão e Aristóteles nas 

teorias de Plotino, S. Tomás de Aquino, Kant, Hegel, Nietzsche, Heidegger, 

Croce, Benjamin, Dufrenne, Eco, Danto, Adorno, Goodman, entre outros. 

O século XX andou à procura da beleza e da legitimação da obra de arte.  

O que fazer, então? Ignorar para os nossos dias a pergunta o que é a beleza? 

pela dificuldade da resposta?

Até ao Renascimento, o pensamento sobre a beleza é distinto do pensa-

mento sobre a arte. O ideal humanista proclamado no Renascimento  

constitui uma etapa decisiva para uma síntese entre a razão e a sensibi-

lidade. Leonardo Da Vinci é o expoente deste ideal. Esta síntese alimen-

tará as controvérsias e as disputas que terão lugar em épocas posteriores,  

designadamente no século XVII e no século XVIII. Do Renascimento até ao 

século XVII a reflexão filosófica sobre a beleza deverá, para confirmar a sua 

autonomia, libertar-se das tutelas da ciência, da religião e da moral. De facto, 

sendo a reflexão sobre o belo e a contemplação de obras artísticas tão antigas 

como a filosofia, a Estética é uma das disciplinas filosóficas mais recentes.

A Estética não é uma teoria de arte, se tivermos em conta a especi-

ficidade das teorias elaboradas por alguns artistas sobre a sua prática 

ou sobre as artes suas contemporâneas, como fez Aristóteles na Poética,  

Leonardo da Vinci no Tratado da Pintura ou Boileau na Arte Poética, 

para dar só três exemplos. Não é História da Arte que, nascendo no 

século XVIII, a partir da História da Arte Antiga (1763) de Winckelmann,  

tem um método e um objecto muito específicos: compreensão das obras, 

dos estilos, das escolas artísticas no espaço e no tempo.



41

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

Ästhetica é, em 1750, pela primeira vez, título de um livro de Alexander 

Gottlieb Baumgarten (1714-1762) que cria esse neologismo a partir do 

adjectivo aisthètikos. A primeira revista de Estética só será lançada  

em 1904, na Alemanha, chamando-se Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine 

Kunstwissenschaft.

Baumgarten propõe a Estética como uma teoria geral da sensibilidade, 

a partir da qual deveria desenvolver-se uma teoria do sujeito e do objecto 

estético e uma teoria das belas artes. A obra, estando longe de apresentar 

um carácter sistemático, tem o mérito de apresentar uma reavaliação da 

sensibilidade, quer através do campo estético quer do artístico, desafiando o  

racionalismo do pensamento moderno. Baumgarten refere-se a um conjunto 

de objectos que possibilitam, mais do que outros, atingir um tipo de expe-

riência que ele designa por estética. Esses objectos têm ainda a particulari-

dade de se dirigirem quer aos sentidos quer ao entendimento, preenchendo 

o significado do conceito de beleza. Os objectos belos dão um prazer desin-

teressado, o prazer estético. Para Baumgarten a Estética, que não poderia 

ficar reduzida a uma teoria da arte (Kunstwissenschaft) ou a uma teoria das 

diversas artes e das obras de arte ou a uma teoria da criação artística, é uma 

disciplina que deve tomar sob a sua alçada o domínio da subjectividade ou, 

segundo a sua definição, o domínio do “belo pensamento” (schönes Denken). 

Influenciado pelo sistema da harmonia pré-estabelecida de Leibniz e pela 

psicologia de Christian Wollf, considera que o belo é aquilo que emociona.

O início da Estética foi auspicioso, ganhando rapidamente a consideração 

filosófica de Kant (1724-1804) e, seguidamente, o interesse de todos os grandes 

filósofos. Kant defendeu que belo é aquilo que apela aos sentidos e que imedia-

tamente agrada sem conceitos. Argumenta a negação de toda a objectividade 

do belo; o belo não é nem uma ideia em si, nem uma ideia no objecto, nem um 

conceito objectivamente definível, nem uma propriedade objectiva do objecto; 

é uma qualidade que atribuímos ao objecto para exprimir a experiência que 

fazemos de um certo estado da nossa subjectividade. Kant dá uma impor-

tância nova ao sujeito e à recepção e apreciação das obras de arte destacando a  



42

faculdade de distinguir, de julgar, de criticar. Interessa-se também pelas  

relações da arte com a natureza, referindo-se aos pares belo natural/ 

belo artístico, sublime na arte/sublime na natureza.

A primeira vez que Kant se ocupa da problemática estética é no texto 

Observações acerca do sentimento do belo e do sublime, publicado em 1764. 

Neste texto, não há ainda referência a nenhuma sistematização filosófica.  

O sentimento do belo aparece nos seus matizes, em particular relação com a 

vida moral. A problemática estética coloca-se com maior acuidade nos anos 

seguintes e em relação com o gosto, a capacidade de valorizar e o juízo do belo.

No curso de 1765-1766 há a referência a uma crítica do gosto, que deverá 

ser entendida como tentativa de encontrar, a partir de um método empírico,  

os princípios do gosto estético, assente numa lógica da sensibilidade.

A estética kantiana e, muito particularmente, a Crítica da Faculdade da 

Julgar (Kritik der Urteilskraft, 1790) têm sido referência de renovados estudos 

e interpretações, na esteira das três grandes linhas de interpretação de Kant, 

designadamente a hegeliana, a neokantiana e a heideggeriana. Este facto 

deve-se também ao interesse que a temática desse texto e especificamente a 

primeira parte – Crítica da Faculdade de Julgar Estética – assumiu na questão 

acerca da situação das artes e da sua experiência subjectiva e intersubjectiva. 

A Crítica da Faculdade de Julgar tem a estrutura da Crítica da Razão Pura: 

uma “Analítica” e uma “Dialéctica do Juízo Estético” e uma “Analítica do 

Juízo Teológico”. Kant que afirma que todas as faculdades da alma se podem 

resumir a três, sem poderem ser resumidas a um princípio comum – a facul-

dade cognitiva, o sentimento do prazer ou da dor e a faculdade de desejar –  

considera o sentimento como a dimensão irredutivelmente subjectiva de toda a 

representação. O filósofo na Crítica da Faculdade de Julgar aceitará ainda que 

o gosto tem um princípio de sociabilidade por analogia com o campo moral.  

Com efeito, quanto mais avança nas investigações acerca da moral, mais se 

sente inclinado a considerar que a importância social da apreciação estética,  

como afinal, a da ética, é um reflexo da universalidade a priori dos seus  

princípios e não, empiricamente, em função da comunidade social.



43

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

A possibilidade da análise crítico-transcendental do campo estético mantém-se 

sempre viva em Kant, que numa carta a Reinhold, datada de 28 de Dezembro 

de 1787, ecoa o sucesso, também neste domínio, do sistema crítico: 

“Ocupo-me agora da crítica do gosto, em relação à qual tenho vindo 

a descobrir uma nova espécie de princípios a priori. Na realidade,  

as faculdades da alma são três: faculdade de conhecer, sentimento de 

prazer ou de desprazer, faculdade de desejar. Estudei os princípios 

a priori da primeira na Crítica da Razão Pura, os da terceira na 

Crítica da Razão Prática… Procurava-os também para a segunda…;  

agora admito três partes na filosofia, cada uma das quais tem os seus 

princípios a priori… filosofia teorética, teleologia e filosofia prática”. 

Passados dois anos, Kant anuncia a Reinhold que a crítica do gosto se foi de 

tal modo desenvolvendo, que resultou numa crítica da faculdade de julgar. 

Efectivamente, A Crítica da Faculdade de Julgar é publicada.

A estética kantiana embora tenha o fundamento da sua estrutura  

sistemática no desenvolvimento geral do pensamento crítico, baseia o 

conteúdo da sua análise no interesse das temáticas estéticas do século XVIII:  

os diversos aspectos da experiência estética, a procura de uma lei, de um 

princípio interior, independentemente de outros princípios da vida espiritual,  

reconhecendo e justificando simultaneamente a sua relação com esses  

princípios, a partir de uma concepção unitária da pessoa e da cultura.

As belas artes enquanto constituem uma realidade ordenada, segundo 

um princípio independente das leis da experiência empírica, têm por 

finalidade despertar em nós o sentimento estético. O facto estético funda-

mental é o sentimento de prazer que acompanha a contemplação da beleza.  

O carácter desinteressado deste sentimento distingue-o do utilitário e do 

moral. Kant, pela primeira vez, sobre a base do método transcendental, 

define o sentido e a problemática de uma autêntica estética filosófica.  

O objectivo não é nem determinar as normas gerais que presidem a partir de  



44

uma análise psicológica a subjectividade estética, mas antes reconhecer  

o princípio, a lei transcendental que possibilite a priori a esteticidade,  

que defina a sua esfera e que determine os seus aspectos particulares.

Kant expressou de uma forma eloquentemente simples o modo de 

realização da experiência estética: as belas coisas mostram que o homem 

se adequa ao mundo. O campo que esta afirmação nos abre é imenso 

e inevitável: o belo – e o juízo estético do belo – aparecem no domínio 

da vida. Num contexto vitalista, nem a arte nem a vida são noções 

abstractas ou condição de abstracção. O juízo estético aparece imerso num  

contexto de vida, num contexto em que toda a praxis e pensamento se 

pertencem inteiramente. Uma obra com a Crítica da Faculdade de Julgar 

é o exemplo de uma obra em que a arte e a vida são o núcleo importante 

de todo o pensar filosófico. Esta obra é construída à volta de uma consta-

tação filosófica estranha, surpreendente: o juízo sobre o belo, próprio a 

cada indivíduo, é subjectivo e particular e é, ao mesmo tempo, um juízo  

universal e objectivo. Kant interessa-se mais pelo gosto, ou mais exactamente,  

pelo juízo de apreciação aplicado ao belo natural e ao belo artístico, do que 

pelo belo em si.

A vivência estética aparece verdadeiramente na conformidade a fins 

sem fim (Zweckmässigkeit ohne Zweck): adequamo-nos ao mundo a partir 

de certezas intuitivas, “sem fim”, porque a vontade – que tem o estatuto de 

colocar os fins – está isenta na vivência estética.

Como vemos, o belo aparece como um tipo de experiência que atribui 

à expressão “conformidade a fins sem fim”, um dimensão vital, que é a 

disposição racional de conduzir a vida. A concretização da vitalidade  

corresponde ao sem-interesse (Interesselosigkeit) do comprazimento, 

isto é, à auto-realização, que não assenta em necessidades determinadas 

ou finalidades. É a vida o substracto que supõe todas as coisas e não há 

qualquer analogon que permita totalmente apreendê-la. É a expressão  

“conformidade a fins sem fim”, que mais dela nos aproxima, ou seja  

através da arte. 



45

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

“A beleza da natureza (…) pode com razão ser designada um analogon da 

arte. Mas a perfeição interna da natureza, tal como é possuída por aquelas 

coisas que só são possíveis como fins naturais e, por isso, se chamam seres 

organizados, não é pensável e explicável, segundo nenhuma analogia de 

uma qualquer faculdade natural ou física por nós conhecida, nem mesmo 

mediante uma analogia bem adequada à arte humana, até porque nós 

próprios pertencemos à natureza no sentido mais lato.”

(Kant, 1989, 194).

No universo estético, Kant estuda particularmente o belo e o sublime.  

O belo procede do livre jogo da imaginação e do intelecto, distinguindo ainda o 

filósofo, a beleza livre – que não pressupõe conceito algum acerca do que deve 

ser o objecto e que procede da simples representação – da beleza aderente –  

que pressupõe o conceito do que deve ser o objecto e a sua perfeição, a partir 

desse mesmo conceito. Só na valorização da beleza livre é o juízo estetica-

mente puro, já que na valorização da beleza aderente, o juízo de gosto não é  

esteticamente puro: implica um ideal que, sendo determinado pela razão,  

é mais precisamente, um ideal ético. O mais elevado ideal de beleza é o  

homem que, enquanto ser racional, tem em si o seu próprio fim.

O sentimento do sublime é que revela com a maior clareza o carácter 

do sentimento estético. Por sublime, designamos, antes de tudo, o que é  

“absolutamente grande” (Kant, 1989, 87), devendo ter em conta a distinção 

entre ser grande e ser uma grandeza (magnitudo et quantitas). Ser “absolu-

tamente grande” é igualmente diverso de ser grande: “absolutamente grande” 

não admite comparações. Com efeito, procurar saber quanto é que uma 

coisa é grande, implica qualquer outra coisa, de modo que possa ser medida.  

A afirmação de que uma coisa é não apenas grande, mas “absolutamente grande” 

sob todas as relações e para além de todas as comparações, remete para o 

sublime. Sendo assim, o sublime não pode ser procurado entre as coisas da 

natureza, mas apenas nas nossas ideias. 



46

“Nada mais podemos dizer senão o seguinte: o objecto é próprio à 

apresentação de qualquer coisa de sublime, que pode ser reencontrado em 

espírito; com efeito, o sublime autêntico não pode estar contido em nenhuma 

forma sensível” (Kant, 1989, 85). Kant precisa ainda mais a definição: 

“perante o sublime tudo o que se lhe compara permanece pequeno.”

(1989, 89)

A partir desta afirmação, Kant provará que nada na natureza nem 

aquilo que possa ser objecto dos sentidos pode ser dito como sublime.  

De facto, nesses dois casos pode sempre estabelecer-se perante um objecto, 

a possibilidade de uma relação de grandeza da ordem do maior ou do mais 

pequeno. Porém, como há na nossa imaginação o sentido do progresso em 

ordem ao infinito e na nossa razão a pretensão à totalidade absoluta, e a 

nossa faculdade de avaliação da grandeza dos objectos do mundo sensível 

não corresponde a essa ideia de totalidade absoluta, desperta em nós o senti-

mento de uma faculdade supra-sensível, que mais não é do que a disposição 

do espírito para o sentimento do sublime. Apontemos a definição de sublime 

ainda mais completa que Kant propõe: 

“É sublime o que, pelo modo como podemos pensá-lo, demonstra uma 

faculdade da alma, que ultrapassa toda a mediação dos sentidos.”

(Kant, 1989, 90)

O sublime revela não os objectos, mas as relações de proporção ou 

de desproporção dos objectos com as nossas capacidades cognitivas.  

O sentimento sublime pode ser despertado ou pela grandeza desmesurada da 

natureza (sublime matemático) ou pela sua desmesurada potência (sublime 

dinâmico). O sublime dinâmico da natureza manifesta-se pelo temor de que o 

sujeito é assaltado perante o poder imenso da natureza. Contudo, o reconhe-

cimento da impossibilidade de oferecer resistência a esses fenómenos inenar-

ravelmente poderosos da natureza, permite simultaneamente descobrir,  



47

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

enquanto ser humano, uma autonomia intrínseca em relação a esses poderes, 

na medida em que esse valor propriamente humano não seria destruído por 

esses poderes: 

“a sua força irresistível (da natureza) faz-nos reconhecer, enquanto seres 

da natureza a nossa fraqueza física mas, ao mesmo tempo, desvela uma 

faculdade que permite considerar-nos como independentes em relação a 

ela e uma superioridade em relação à natureza, na qual se funda uma 

conservação de si próprio, diferente daquela que é atacada pela natureza, 

que nos é exterior e que pode ser colocada em perigo, de modo que a 

humanidade na pessoa não é diminuída, mesmo se o homem tivesse de 

sucumbir perante este poder.”

(Kant, 1989, 99-100)

O sentimento do sublime dinâmico da natureza permite, afinal, transformar  

uma debilidade física no reconhecimento de uma superioridade, ao consti-

tuir-se como uma espécie de apelo à descoberta do valor moral que cada um 

tem em si. De facto, a natureza é considerada sublime, não propriamente  

pelo temor que provoca, mas antes pela possibilidade de transformar uma 

debilidade física no reconhecimento de uma superioridade, ao constituir-se 

como uma espécie de apelo à descoberta do valor moral que cada um tem em si.

O sublime deriva do livre jogo da imaginação com a razão, baseando-se  

não na harmonia – como aconteceria com o jogo da imaginação com o enten-

dimento, que mantinham o ânimo numa contemplação serena – mas no 

conflito. No juízo do sublime pensa-se não na forma limitada de um objecto, 

como no caso do juízo do belo, mas no ilimitado, no informe. Este pensamento 

só pode ter origem na razão, na medida em que o ilimitado e o informe é um 

pensamento que não tem correlato empírico e não é, por isso, representado 

pela sensibilidade na intuição. Apesar disso, a imaginação também participa na 

origem desse juízo, nomeadamente devido a um sentimento indirecto de agrado 

provocado por uma particular relação da imaginação com a razão.



48

A grandeza desmesurada da natureza provoca no sujeito a consciência da 

sua insuficiência para a apreciar, o que se traduz num sentimento de pena: 

“O sentimento do sublime é um sentimento de pena, suscitado pela 

insuficiência da imaginação na avaliação estética da grandeza.”

(Kant, 1989, 96)

Kant conclui acerca da qualidade do sentimento do sublime do seguinte modo: 

“trata-se de um sentimento de pena que diz respeito à faculdade estética 

de julgar em relação a um objecto, e que é todavia, ao mesmo tempo 

representado como final; isto é possível, pelo facto de que a impotência 

própria do sujeito desvela a consciência de uma faculdade, sem limites,  

do mesmo sujeito e que o espírito só pode julgar esteticamente esta 

faculdade pela sua impotência.”

(Kant, 1989, 97-98)

O juízo do sublime surge do sentimento que em correspondência com uma 

intuição (a violência do mar, a ilimitada profundidade do céu) obriga o ânimo 

a afastar-se da esfera da sensibilidade que fica em perigo de perder-se para 

se lançar numa ordem ideal pura, que se eleva tanto mais puramente, quanto 

mais ameaçadora é a dissolução da finitude sensível. O sublime elevando o 

espírito à esfera da razão, prepara-o para a consciência pura da moralidade.

Kant, não se interessando pelo belo em si, dá particular atenção filosófica ao 

gosto ou mais exactamente ao juízo de apreciação aplicado ao belo natural e ao 

belo artístico. Como encarar o juízo “isto é belo?” ou seja, o que quer dizer essa 

espécie de prazer que se sente perante certos objectos? O juízo que se dá imedia-

tamente, sem o uso de um conceito, é um juízo estético; aquele que pode ser dado 

mediante um conceito de fim é um juízo teleológico. Estas duas formas de juízo, 

a subjectiva – o juízo estético – e a objectiva – juízo teleológico – constituem a 

realização do juízo reflexivo. O juízo estético tem por “domínio” o prazer do belo 



49

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

e a faculdade com que julga esse prazer é o gosto; o juízo teleológico tem por 

“domínio” a finalidade da natureza, que manifesta o acordo da própria natureza 

com as exigências da liberdade, com a vida moral do homem.

O juízo estético, não tendo qualquer valor cognitivo, apresentando-se 

independente dos conceitos e das sensações que implicam na faculdade de 

desejar, é também autónomo da razão que, mediante o imperativo categórico, 

determina o indivíduo, sem qualquer relação com o prazer. O juízo de gosto 

não depende também da conformidade da natureza a fins – procedimento 

que reclama o uso “regulativo” da razão e a criação de um sistema origina-

riamente explicativo, internamente ordenado – mas antes da pressuposição 

de que os sujeitos têm capacidades psicológicas, necessárias à própria expe-

riência estética e que, em determinadas condições, pode considerar-se que 

entram em jogo de modo semelhantes. Um juízo de gosto não é um juízo do 

objecto, mas antes um juízo que coloca em relação o objecto (obra de arte ou 

obra da natureza) e a reacção afectiva de prazer ou de desprazer que provoca 

no receptor, situado perante essa obra, a partir de uma contemplação formal 

desinteressada. O juízo estético não é um juízo de conhecimento: fundado 

como é na sensação de prazer ou de desprazer, não visa qualquer resultado 

de ordem cognitiva, mas antes uma intransitividade da actividade mental, 

assente sobre uma possibilidade de sentimento e não de conceptualidade.

A afirmação “isto é belo” considerada como um juízo a partir de uma 

reacção subjectiva, pode ainda tornar-se uma experiência passível de ser 

partilhada por outros. A pretensão da comunicabilidade da experiência de 

prazer estético é legítima, porque é suscitada pela forma do objecto e não por 

uma sensação subjectiva, assim como pelo jogo das faculdades, desde que 

essa relação seja a mesma em todos os sujeitos.

Em relação ao juízo de gosto, o que parece reivindicar Kant é que um 

determinado prazer num objecto não aconteceria, se os sujeitos não tivessem 

as faculdades mentais que permitem o prazer de tipo estético e se não procu-

rassem esse particular estado. A apreensão de uma obra de arte implica 

uma atitude particular, designadamente a da contemplação desinteressada.  



50

E se uma obra de arte pode abrir para outras funções, que não as estéticas, 

e ser avaliada em ordem a essas funções, já não se trata de um juízo estético.

“A universal comunicabilidade subjectiva do modo de representação num 

juízo de gosto, na sua produção sem pressupor um conceito determinado, 

só pode ser o estado de espírito no livre jogo da imaginação e do 

entendimento (…). Este acto de julgar simplesmente subjectivo (estético) 

do objecto, ou da representação pela qual é dado, precede o prazer que 

diz respeito ao objecto e é o fundamento do prazer que vem da harmonia 

das faculdades de conhecimento; ora é apenas sobre esta universalidade 

das condições subjectivas do juízo transportada para os objectos, que 

se funda este valor subjectivo universal da satisfação que aplicamos à 

representação do objecto que chamamos belo.”

(Kant, 1989, 61)

Apesar dessa universalidade, é preciso admitir que o juízo do gosto não 

alcança a necessidade do juízo intelectual, porque é inequivocamente um juízo 

subjectivo. Para admitir a sua necessidade seria preciso admitir, igualmente, 

a existência de um sentido comum (Gemeinsinn e não sensus communis) que 

como princípio, fundamentaria o total acordo sobre o juízo de gosto: 

“Só com a pressuposição de que existe um sentido comum (pelo qual não 

entendemos um sentido externo, mas o efeito resultante do livre jogo das 

faculdades de conhecer), não é, digo eu, senão com a pressuposição de um 

tal sentido comum que o juízo de gosto pode ser colocado.” 

(Kant, 1989, 78). 

Contudo, esse sentido comum é uma pura norma ideal, que não determina 

efectivamente esse tal acordo universal. Kant dá conta desta subtileza e, nesse  

sentido, não deixa de afirmar a inequívoca necessidade subjectiva do juízo 

de gosto:



51

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

“Como um juízo estético não é um juízo objectivo e de conhecimento, esta neces-

sidade só pode deduzida a partir de conceitos determinados e não é apodítica.”

(Kant, 1989, 77)

Seja como for, um qualquer objecto pode ser considerado passível de contem-

plação estética se, antes de tudo, o sujeito adoptar uma atitude de apreciação 

estética. Interessa-nos realçar como o “juízo do gosto” e a experiência esté-

tica reflectem o estado anímico do sujeito, profundamente ligado ao sem-

-interesse desse prazer e a uma intersubjectiva vitalidade daí decorrente:  

“o juízo de gosto (…) sem depender de nenhum interesse, faz sentir uma 

satisfação e representa-a ao mesmo tempo a priori como convívio à huma-

nidade em geral” (Kant, 1989, 133). O sem-interesse desse prazer a que nos 

referimos é legítimo, porque o juízo estético não está ligado à realidade do 

objecto, mas apenas à representação dele: para o juízo estético a realidade 

do objecto não é apenas importante, porque o que dá prazer ou desprazer é 

a pura representação do objecto mesmo.

O gosto é a faculdade de julgar uma representação de um objecto, 

mediante um prazer ou um desprazer, desligado de qualquer interesse.

Kant que distingue a arte da natureza, da ciência e do métier, de modo a 

apontar as particularidades da experiência artística, torna-se ainda mais explí-

cito quando afirma que “as belas-artes são um modo de representação que é em 

si mesmo final e que contribui, ainda que seja sem finalidade, para a cultura das 

faculdades da alma” (Kant, 1989, 137). A teoria do génio tem que ser integrada 

no âmbito da finalidade sem fim que pode ser experimentada no domínio da 

arte: a possibilidade dessa experiência para além do belo natural só é possível se 

a obra artística aparecer como se fosse obra da natureza. Esse poder é próprio 

da obra de génio e das suas capacidades inatas (ingenium).

O prazer estético aparece como um modo de aproximação entre os 

sujeitos, aludindo-se directamente “à comunicabilidade de um prazer”  

(Kant, 1989, 137), que reflecte a relação vital e sensível entre os indivíduos, 

aliás necessária para cada indivíduo viver singularmente e segundo a espécie.



52

Reduzir a estética kantiana à subjectividade do juízo de gosto seria deturpá-

-la. Para Kant é, aliás, importante a ligação da tese da subjectividade do 

juízo estético com a sua perspectiva de necessidade e universalidade: o 

juízo de gosto, sendo um juízo subjectivo – e que parecia condenado à 

particularidade, à contingência e ao problemático – é subjectivamente 

necessário e universal. A legitimidade dessa apreensão kantiana funda-se 

na própria definição de prazer estético puro: experiência de uma finali-

dade sem fim, dada pela harmonia entre a imaginação e o entendimento,  

no momento da contemplação do objecto estético. Neste processo,  

a imaginação não se submete ao entendimento, porque o entendimento,  

neste plano estético, não é prescritivo, não impõe as suas categorias à  

actividade da imaginação. O entendimento – “instituição da lei” – não 

impõe nenhuma lei quando se trata do processo estético, mas antes se 

limita a seguir a actividade livre da imaginação. No § 9 da terceira Critica  

Kant analisa precisamente a questão da tomada de consciência no juízo de 

gosto, do acordo das faculdades, nomeadamente se é pela sensação ou se é 

intelectualmente. A resposta aparece nos seguintes termos: 

“Se a representação dada, que é a ocasião do juízo de gosto, fosse um 

conceito, unificando o entendimento e a imaginação na consideração 

do objecto em ordem ao seu conhecimento, a consciência dessa relação 

seria intelectual (como no esquematismo objectivo da faculdade de julgar 

de que trata a crítica). Mas, então o juízo não seria colocado em relação ao 

prazer e à dor e não se trataria de um juízo de gosto. Ora o juízo do gosto 

determina o objecto relativamente à satisfação e ao predicado de beleza, 

independentemente dos conceitos. Segue-se que a unidade subjectiva da 

relação só pode manifestar-se pela sensação.”

(Kant, 1989, 62). 

É claro que não se pode procurar o “sujeito estético” pelo ângulo da síntese 

semelhante à do “eu penso” (Ich denke), cuja finalidade é garantir a objec-



53

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

tividade dos juízos. A partir do exame da sensação pura, atingimos com a 

estética essa espécie de minimalismo que dispensa a actividade dos conceitos: 

o juízo estético.

A pretensão da comunicabilidade universal da experiência de prazer esté-

tico aparece legítima, na media em que é suscitada pela forma do objecto e 

não por uma sensação subjectiva, assim como pelo livre jogo das faculdades, 

desde que essa relação seja a mesma em todos os sujeitos.

Do § 23 ao § 29 da terceira Crítica somos conduzidos por uma passagem 

(Übergang) que nos leva da capacidade de apreciar (Beurteilung) o belo à 

capacidade de apreciar o sublime. Estes dois sentimentos não correspondem 

de modo algum a duas capacidade de julgar esteticamente, mas antes a dois 

poderes dessa mesma faculdade de julgar. Ambos os juízos, embora igual-

mente sem pretensão quanto ao conhecimento do objecto e apenas direc-

cionado para o sentimento de prazer, têm entre si diferenças consideráveis. 

Leia-se Kant: 

“O belo da natureza diz respeito à forma do objecto, que consiste na 

limitação; ao contrário, o sublime poderá ser encontrado perante um 

objecto informe, de modo que o ilimitado é representado nele graças a ele e 

contudo, será acrescentado, pelo pensamento, a noção da sua totalidade; 

assim o belo parece convir à apresentação de um conceito indeterminado 

do entendimento e o sublime à de um conceito indeterminado da razão.  

A satisfação relativa ao belo está ligada à representação da qualidade e, 

no outro caso, está ligada à da quantidade (…); o belo traz directamente 

um sentimento de despertar da vida e este facto é susceptível de estar 

ligado a encanto e com uma imaginação que joga; pelo contrário o 

sentimento do sublime é um prazer, que não brota senão indirectamente, 

sendo produzido pelo sentimento de uma suspensão das forças 

vitais, durante um breve instante, imediatamente seguido por um 

derramamento ainda mais forte.”

(Kant, 1989, 84-85)



54

A incursão estética que Kant faz na Critica da Faculdade de Julgar assume 

um carácter metodológico, na medida em que a importância das vicissi-

tudes estéticas, se coloca em ordem à incondicionalidade da vida prática, 

conseguida, pela determinação da vontade, que assenta na autolegislação 

da razão pura prática. A fundamentação estética no juízo do gosto puro, 

em última análise, parece tornar impossível o reconhecimento da espe-

cificidade do objecto artístico, no meio dos outros objectos. A Kant não  

interessa a determinação do conteúdo do gosto ou o conhecimento do 

objecto, quando se refere à capacidade estética do juízo. A verdadeira 

essência da arte é, para Kant, o que permite o confronto com a expressão 

de ideias morais, porque é nessa expressão da moral que existe um verda-

deiro ideal de beleza. Para Kant a problemática da significação do belo não 

só na arte, mas também na natureza vai desnudar o núcleo central da sua 

reflexão: a expressão das ideias morais, porque é nessa expressão da moral 

que existe um verdadeiro ideal de beleza.

Em Kant, o discurso sobre a arte mantém-se distante da prática concreta 

das artes. A constituição de uma autonomia estética desempenha um papel 

primordial nos sucessores de Kant. As filosofias pós-kantianas atribuem à arte 

um estatuto diferente do que possui na Crítica da Faculdade de Julgar e nas 

concepções anteriores. As ideias românticas, surgidas da reacção anti-Luzes  

dos poetas e escritores do Sturm und Drang estão em uníssono com as teses 

filosóficas que defendem que a arte é, de todas as actividades humanas, aquela 

que melhor responde às aspirações essenciais de ordem metafísica.

2.5. o lugar da música para Schopenhauer

A reflexão de Schopenhauer (1788-1860) sobre a música é uma das mais belas 

reflexões românticas sobre a autonomia da música. As artes teleologicamente 

esclarecem o mundo, que se diz de muitas maneiras, o que excita o pensa-

mento criativo e a contemplação estética. O artista empresta-nos os olhos 

para vermos o mundo, é uma bela afirmação de Schopenhauer. Só o artista?  



55

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

Bem, o artista é também um falsificador do mundo e da vida real, tornando-os 

irreais; é um demiurgo, revelador de forças escondidas, porque a arte é um 

dar-se a pensar, contém qualidades que faltam na visão do mundo da expe-

riência vulgar. A arte é, portanto, desvelamento, mas todas as artes, à excepção 

da música têm um suporte físico, enraizam no mundo dos fenómenos.  

O belo não é o culminar da metafísica. Schopenhauer reclama o sublime de Kant 

para a música e, nessa medida, apresenta a música como superação do belo e 

como legitimação da metafísica, por via do sublime constitutivo da música.

“Se é considerado que a música, bem longe de ser uma simples auxiliar 

da poesia, é uma arte independente, a mais poderosa de todas as artes, 

capaz assim de atingir a sua finalidade pelos seus próprios recursos, não 

é menos certo que ela não tem necessidade das palavras de um poema ou 

da acção de uma ópera. A música enquanto música só conhece os sons e 

não as causas que os provocam.”

(Schopenhauer, 1943, 259)

O princípio de independência da linguagem musical e o argumento de que 

a música não exprime sentimentos particulares, mas o sentimento na sua 

forma pura, acentua a componente formalista já existente em Hegel. Porém, 

a origem do formalismo é qualitativamente diferenciada: em Hegel há uma 

valorização do conceito (que conduz a poesia ao lugar cimeiro na hierarquia 

das artes), em Schopenhauer há a valorização da forma pura (que atinge 

com a música a sua máxima realização). Com a maior parte dos românticos 

para ser completamente coerente com essa valorização formal, a impor-

tância da poesia não está no seu carácter conceptual, mas na sua intrínseca 

musicalidade.

Para Schopenhauer só a música permite atingir um estado contemplativo 

absoluto, porque é a mais imaterial, a mais desligada do mundo sensível, 

como é afirmado em O Mundo como Vontade e Representação (Die Welt 

als Wille und Vorstellung, 1819). Schopenhauer na sua teoria da música  



56

(O Mundo como Vontade e Representação, vol. I, § 52 e vol. III, suplemento 39)  

distingue a música de todas as outras artes, afirmando que só a música 

pode estabelecer uma relação intrínseca com a essência de todas as coisas. 

As artes plásticas representam as aparências do mundo dos fenómenos,  

afastando-se da coisa em si, só exprimem as sombras isto é, são cópias 

daquilo que já é uma objectificação. A música manifesta a substância íntima 

de todas as coisas, fala do ser e este argumento permite que Schopenhauer 

conclua que a sua origem tenha de estar para além das aparências, ou seja na 

vontade primordial, que determina toda a realidade dos fenómenos.

A música é a arte a partir da qual Schopenhauer poderia ter feito uma 

teoria do sublime. A música tem um lugar no vértice da pirâmide das artes, 

mas está desligada delas, porque enquanto as outras artes (arquitectura, 

escultura, poesia, pintura, tragédia, escalonadas por ordem crescente de 

representação da incarnação da vontade) são a imagem da vontade, a música 

é a vontade ela mesma. Para Schopenhauer, o mundo da música é o mundo 

dos sentimentos, porque representa o que é mais íntimo, mais indizivel,  

mais misterioso da vontade. O compositor desvela a essência do mundo 

numa linguagem que a sua razão não saberia apreender. A música opõe-se 

aos conceitos, por excesso. A música exprime todas as manifestações da 

vontade, mas sem relação com os fenómenos, porque a música é a essência 

desses fenómenos, é o seu em-si. É esta substancialização da música que a 

torna universal, que permite considerá-la sentimento em si.

2.6. o espírito dionisíaco da música para Nietzsche

Em 1865, Friedrich Nietzsche (1844-1900) descobre o livro Die Welt als Wille 

und Vorstellung e “isso impede-o de dormir durante dez dias; toda a sua alma, 

todo o seu ser se vê agitado como por um ciclone: a fé sobre a qual se apoiava 

derruba-se com estrépito e quando o seu espírito deslumbrado sai pouco a 

pouco dessa vertigem e recobra o seu sangue frio, encontra-se perante uma 

filosofia completamente nova” (Zweig, 1967, 272).



57

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

Mas Nietzsche não se mantém discípulo de Schopenhauer e rompe com essa 

filiação, para aderir fugazmente ao positivismo da sua época que também  

abandonará. Começa por ser um admirador incondicional de Wagner  

(1813-1883), para mais tarde o rejeitar a favor do compositor da Carmen.

Nietzsche é um pensador da contradição, designadamente a da sua época. 

Os Gregos, tal como o filósofo os interpreta, definem o ponto de vista pelo qual 

critica o mundo contemporâneo. O pensamento de Nietzsche, em particular,  

dá um estatuto privilegiado à arte, considerando-a ao mesmo tempo como 

ilusão e consolação e como a actividade metafísica e filosófica por exce-

lência. Extremando a sua posição poderia dizer-se que o mundo deve ser,  

pelo menos, olhado do ponto de vista da arte.

O Nascimento da Tragédia (Die Geburt der Tragödie 1872) evoca a música 

como arte que se distingue de todas as outras manifestações artísticas,  

à maneira de Schopenhauer, mas com a importante diferença de que a força 

libertadora da música, não se faz na esfera da vontade schopenhaueriana, 

mas no âmbito expressivo que lhe concede Wagner. A tese fundamental da 

concepção nietzscheana da música está estabelecida: a música tem uma 

dimensão metafísica privilegiada. Nietzsche opõe-se, assim, de imediato,  

a qualquer concepção hedonista e instrumentalista da música e da arte.  

Nesta obra, o jovem filósogo encontra a fundamentação da música em duas 

divindades artísticas, Apolo e Dionísio. Estas divindades são mais do que refe-

rências para comentar a condição da arte, são representativas da contradição 

do espírito humano, que oscila entre a serenidade e a exaltação. A tragédia ática 

consegue esse fenómeno único da comunhão entre o apolíneo e o dionisíaco.  

A música tem o sopro do espírito dionisíaco, define-se pelas forças primordiais,  

instintivas, representa a concepção trágica do mundo.

O mundo artístico pulsa entre os poderes apolíneo e dionisíaco, mas a  

música é conduzida pelo espírito inebriante de Dionísio. A música é enten-

dida como libertação não propriamente da vontade, mas de todos os estados 

subjectivos individuais, de modo que o indivíduo alcance o estado dionisíaco, 

o plano de maior liberdade a que se pode ascender, aquele em que o indi-



58

víduo se esquece de si próprio. A música de Wagner é o verdadeiro renas-

cimento do espírito dionisíaco da música, da sua condição de transcender 

os estados sentimentais individuais e de identificar a vida como impulso 

criativo, o mesmo é dizer, como impulso musical. Ao interpretar os grandes 

momentos da criação musical, Nietzsche reconhece que a música sua 

contemporânea, é uma música exterior, incapaz de espiritualidade e de fazer 

reviver a tragédia antiga. A música do seu tempo está dominada pelo espí-

rito crítico e discursivo. Mas há um músico em quem o espírito dionisíaco 

vive como se fosse no próprio Dionísio: Wagner, o único compositor capaz 

de repor a arte autêntica. Com a sua paixão greco-wagneriana, Nietzsche 

acreditou poder fazer um renascimento alemão da cultura helénica.  

A música de Wagner entendida como drama musical é a expressão fenomé-

nica do espírito da tragédia ática, a arte verdadeira. A ópera foi inventada 

para fazer renascer a tragédia antiga que supunha a ligação de elementos 

de diferentes artes como a poesia, a música, a dança, a arquitectura, para 

glória do deus Dionísio. A arte total de Wagner, muito para além dos 

destinos de deuses e de heróis, manifesta o interesse de renovação do 

modelo de teatro musical. A tragédia grega, nas suas origens, foi fascinante, 

nascendo da música e da dança coral. O carácter lírico-musical da tragédia 

é o seu pathos. A paixão sem o diálogo, sem a ordem especulativa definia o 

seu carácter. Das origens mais profundas do helenismo o poder dionisíaco 

manifesta-se nas festas gregas e neutraliza o princípio da individuação.

“Se ao que parece, a música era já conhecida como arte apolínea, vendo 

de perto as coisas, conviremos em que ela só possuía esse predicado pela 

cadência das ondas rítmicas, potência plástica que foi actualizada até 

à representação das situações apolíneas. A música de Apolo era uma 

arquitectura dórica de sons, mas só de sons já previamente determinados, 

como os das cordas da cítara. Excluíam-se cuidadosamente da arte, por 

não serem apolíneos e até de toda a música: a violência comovedora do 

som, a torrente unitária da harmonia. No ditirambo dionisíaco o homem é 



59

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

arrebatado até à exaltação máxima de todas as suas faculdades simbólicas; 

experimenta e quer exprimir sentimentos até então desconhecidos.”

(Nietzsche, 1982, 43)

A música que nasce do “fundo dionisíaco do espírito alemão” (Nietzsche, 

1982, 142) tem no compositor de Der Ring a convicção da necessidade do 

renascimento do espírito trágico e o poder criativo para o realizar, através 

dessa figura artística que é o drama musical.

Nietzsche vê no drama wagneriano o sopro do espírito trágico dos 

gregos anteriores a Sócrates e afirma que a Tetralogia lhe permite ouvir a  

“flauta de Dionísio”.

Quando Nietzsche rompe teoricamente com Schopenhauer e com Wagner, 

desenvolve um momento novo na sua estética, que não é mais do que a 

confirmação de que a música pode recuperar a essência de que é portador 

o par apolíneo-dionísio. O sentido do trágico não é apenas entusiasmo e 

embriaguez, é também a lucidez da forma, a virtude. A liberdade da criação 

artística deixa de ter limites, porque Apolo e Dionísio estão de novo consa-

grados em unidade. Nietzsche procura a conciliação dos princípios antinó-

micos da expressão e da forma, através de um discurso que defende a criação 

livre. Ora a criação é a manifestação da condição metafísica da música: 

a celebração da harmonia e da dissonância, mantendo a possibilidade da 

música como redenção do humano. Para ele, a música revela a essência do 

mundo, sem que a razão compreenda a linguagem dessa revelação e descobre 

uma filosofia que procura na arte, a superação do sofrimento.

A música como categoria do espírito humano e categoria ontológica 

distingue-se das artes que imitam a aparência, pela sua força geradora do mito 

trágico e pelo poder expressivo universal. Nietzsche confessa que se sentiu 

atraído para analisar a essência da tragédia grega e, portanto, a realização mais 

intensa da genialidade helénica, ao ter reconhecido que a música não pode ser 

julgada pelos princípios estéticos das outras artes. O pensamento de Nietzsche 

sobre a música permite uma grande hipótese de justificação da esteticização 



60

da vida: a música como necessidade pessoal é uma necessidade vital universal.  

A obra musical se pode alterar as sensações, passando-as de um estado para 

outro, altera desejos e, portanto, é o caminho de libertação do inverosímil. 

Enquanto se está sob a influência momentânea da obra musical, enquanto 

flui num tempo que é duração, a música é sensação incomunicável. Depois,  

como pensamento da sensação, a música é uma das formas do sagrado (o amor é  

a outra), que transpõe a circunstância da sensação e aponta para um depois de si,  

ao exigir um esquecimento de si próprio.

A música é, para Nietzsche, substituto da figura de um outro amável que 

deveria trazer essa sensação de ser habitado pelo “divino”. A arte conduz 

a um limiar de plenitude, mas é objecto separado de quem a contempla,  

a sente, a frui. A música sendo a arte da imaterialidade e inefabilidade que 

mais intensamente pode colar-se à pele de quem a escuta, é ainda objecto. 

Essa condição de objecto, mesmo colocando o sujeito na sua casa, não lhe 

devolve uma imagem interpretada. Só o amor tem as condições de devolver 

uma interpretação da imagem do outro.

A música enquanto elo definidor da estética nietzscheana, participa da 

metamorfose do seu pensamento filosófico e não há nenhum livro escrito por ele 

onde a música não esteja presente. Nietzsche tem com a música (mesmo a não 

wagneriana) a experiência estética mais intensa, a que mais lhe dá a sensação 

da unidade do seu ser e a referência divina que não vive noutros planos.

Para um desenvolvimento detalhado deste tema ver o capitulo “Nietzsche 

e Wagner – a luta de Dionísio” (Pombo, 2001).



61

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

3. O Belo no Design

3.1. o objecto de design

A arte não reflecte, no princípio do século, a imagem de um universo rarefeito 

e definido pela transcendência do belo. Os movimentos de vanguarda e a 

irrupção da arte moderna distanciam-se da arte-ilusão, da arte da tradição 

do pensamento ocidental e referem-se à arte enquanto acção comprome-

tida com a sociedade do seu tempo. A arte seculariza-se num mundo cada 

vez mais caracterizado por uma racionalização e mecanização de todas as 

actividades humanas.

Walter Benjamin (1892-1940) reflecte sobre algumas facetas do fenómeno 

ambíguo a que se chama modernidade, discutindo intelectualmente sobre as 

tendências filosóficas e artísticas do seu tempo, mas permanecendo “afastado 

de todas as correntes”, segundo expressão de Adorno.

No texto A obra de arte na era da sua reprodutibilidade técnica  

(Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduziertbarkeit, 1936) 

Walter Benjamin procura analisar a influência das técnicas modernas de repro-

dução e de difusão da obra de arte. Pergunta-se se o facto de multiplicar uma 

obra de arte para apresentá-la simultaneamente a uma multidão de especta-

dores afecta ou não o original. A questão pode parecer estranha, porque não se 

vê em que é que uma cópia ou uma reprodução mudaria o modelo primeiro,  

que é sempre o original. Para Benjamin alguma coisa muda, que não é tanto o 

original em si, mas a relação entre o público e a obra original propriamente dita.  



62

A “essa qualquer coisa” chama-lhe aura, que simbolicamente se refere a uma 

espécie de halo ou auréola imaterial e etérea que têm certos objectos e que 

confere ao original uma têmpera de autenticidade. Uma obra de arte foi criada 

num momento e num lugar precisos, de forma única, e esta unicidade explica 

a sua não reprodutibilidade. A aura é também uma espécie de mistério que 

cada obra originariamente esconde. Benjamin lembra as origens da obra de 

arte, desde as práticas mágicas, rituais e culturais que a civilização moderna 

esqueceu. As técnicas modernas de reprodução de massa não conservam nem 

comunicam essa aura. As técnicas modernas de reprodução de massa são 

pragmáticas e satisfazem objectivos materiais de lucro. O declínio progressivo 

da aura significa que as obras perdem valor de culto e assumem um valor de 

troca como qualquer bem de consumo que se pode comprar e vender. Benjamin 

interpreta este fenómeno como uma decadência da arte: o desaparecimento 

da aura conduz a um empobrecimento das experiências estéticas e ao esqueci-

mento da tradição e da história. Mas não tem a reprodutibilidade técnica o seu 

lado positivo? As técnicas de reprodução como o cinema e a fotografia atraindo 

cada vez mais público e ficando mais perto das pessoas não poderiam exercer 

uma influência positiva sobre elas? Com efeito, Benjamin assinala duas conse-

quências aparentemente contraditórias na perda da aura:

	· negativa, porque provoca um empobrecimento da experiência estética;

	· positiva, porque favorece a democratização da cultura e da arte.

Benjamin insiste, porém, na ideia de que no original há qualquer coisa de 

indefinível que a reprodução seria incapaz de transmitir: o carácter único e 

autêntico de uma obra de arte que sabemos que foi feita num tempo e num 

espaço determinados.

As reflexões de Benjamin, apenas afloradas nesta breve descrição,  

têm um alcance muito para além do momento histórico em que nasceram. 

Elas exprimem a sua preocupação pelas consequências que os media 

e a tecnologia têm sobre o significado simbólico e alegórico da arte,  

a sua fruição e crítica. As contradições da modernidade de que Benjamin  



63

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

dá conta não só têm cabimento na actualidade como inspiram a interpre-

tação dos tempos de agora.

Hoje os objectos são em grande maioria passageiros, efémeros e esta afir-

mação inclui os objectos artísticos.

Mas, detenhamo-nos sobre os objectos de design. Um objecto de design 

deve funcionar. O indivíduo tem sentimentos ambíguos em relação aos seus 

objectos, balançando entre a funcionalidade e outros prazeres. Um objecto 

de design não é um objecto de pura contemplação como uma obra de arte.  

A grande questão que resume a importância da beleza em design pode 

eventualmente ser colocada nestes termos: há perfeição estética porque há 

perfeição técnica – a beleza resulta da harmoniosa eficácia da coisa – ou há 

perfeição estética porque deliberadamente se tem em conta a importância da 

forma enquanto forma – a beleza resulta da aparência e é independente da 

eficácia da coisa? Em geral, os designers ao longo da história são apologistas da 

primeira hipótese: a máxima beleza resulta de uma coerência global de todas 

as funções do objecto, incluindo a função estética. O belo é o resultado dessa 

coerência e, se assim for, é portador de valor simbólico, cultural e condição de 

libertação do indivíduo. O oposto da sua aniquilação, submissão ou manipu-

lação. André Ricard (desenhador industrial, professor, escritor interessado 

em temas do design), propõe uma síntese acerca da relação entre perfeição 

operativa e perfeição estética:

	· que todo o objecto útil tende, por lógica própria evolutiva, para uma 

perfeição total, para o seu clímax;

	· que este clímax se alcança quando a saturação da sua eficácia se 

conseguiu com uma máxima economia de meios,

	· que essa meta só é possível quando existe uma óptima coerência interna 

e externa do objecto;

	· que esta coerência só pode ser facilitada quando existe uma adequada 

concordância entre os distintos elementos em jogo;

	· que quando tudo isto se consegue, se alcança também a beleza. 

(Ricard, 2000: 77)



64

O belo no design é diverso do belo da arte. A evocação estética do objecto 

desenhado, eleva à qualidade de extraordinário a condição ordinária dos 

artefactos úteis, elevando com eles, a celebração do quotidiano. O design é 

quase arte, mas nunca prescindindo da sua vocação funcional (da resolução 

de problemas, da submissão ao estigma do programa) e é quase engenharia, 

porém nunca abdicando da subjectividade dos seus critérios de interpretação 

da realidade, origem de toda a coerência técnica da sua resposta. O design é 

a disciplina que cria o modo subtil como dois produtos idênticos se podem 

diferenciar entre si. E a necessidade de atrair o consumidor para produtos 

novos, tornando os anteriores “antigos”, contribui para o desenvolvimento 

de subtilezas na linguagem do design. O belo aparece no discurso do design 

como possibilidade de inovação estética das coisas do quotidiano, que não 

têm de ser apenas funcionais, prosaicas, úteis e banais. Para demonstrar 

o valor do design como fenómeno estético de grande implicação cultural,  

seria necessário uma teoria estética que respondesse em dois sentidos: 

“por um lado, perante a prática do styling e tudo o que cheira a ornamento 

e função decorativa, quer dizer, o supérfluo e superficial por natureza, 

que acaba sempre a desembocar no artificioso; por outro lado, enquanto 

arte popular, frente a uma desculturalizada, frívola e banal cultura de 

massas construída à base de produtos da indústria cultural.”

(Calvera, 2003, 20)

Norman Potter interpreta a ligação do design com a arte, do lado do 

uso da liberdade de criação: “quanto mais liberdade de movimento  

estético e sensorial dentro de uma gama de possibilidades de design,  

mais perto parece estar o resultado do que oferece a prática das belas artes.  

Quanto menos liberdade, mais se aproxima o design das ciências e dos 

campos em que a visão de opção estética é verdadeiramente marginal” 

(Potter, 1999, 14). Dagmar Steffen ao analisar a linguagem do produto de 

duas cadeiras de Philippe Starck – A cadeira Louis XX e a cadeira Lord Yo – 



65

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

conclui que o designer sem negar a funcionalidade, se interessa por oferecer 

alimento ao desejo de beleza dos consumidores. 

“Pelo menos alguns dos seus designs, como as cadeiras de plástico,  

os espremedores de laranjas e as escovas de dentes, foram produzidos 

massivamente e assim ficaram disponíveis a um preço que qualquer 

um podia pagar. Foram criados primariamente por razões estéticas.  

Como é em parte o caso no “Novo Design Alemão”, os produtos de Starck 

não negaram deliberadamente toda a funcionalidade, simplesmente não 

a puseram em primeiro lugar. Isto conduziu algumas vezes a produtos  

que não são muito práticos de usar, mas que não diminuiu necessaria-

mente o seu sucesso no mercado.”

(Steffen, 1997, 27)

A vocação estética do artefacto ao mesmo tempo que aproxima a coisa da 

arte, mantém a sua condição de funcionalidade e de usabilidade.

Pensar sobre o objecto de design na sua complexidade implica considerar 

um conjunto de sinergias que ponderam um vasto número de condições, 

designadamente técnicas, tecnológicas, económicas, ecológicas, ergonómicas, 

funcionais e… estéticas. Reconhece-se que o objecto deve ter interesse esté-

tico, impacto visual, apelar aos sentidos, produzir fruição estética. A forma 

é a zona de confluência de um conjunto de elementos estruturantes que 

distinguem um objecto de outro, definindo a sua especificidade funcional.  

As funções simbólicas, perceptivas e emotivas que os objectos sempre  

tiveram ganharam actualmente uma importância muito para além da 

sua funcionalidade. Sociedade do espectáculo? Talvez, ou talvez aparente 

democratização da ostentação ou ainda contingência consumista ou apenas  

cultura material. Os objectos simbólicos são mais humanos do que aqueles 

que se submetem exclusivamente a uma ordem funcional optimizada,  

já que os primeiros representam o indivíduo na sua possibilidade histórica 

e cultural, contrariamente aos objectos funcionais que o entendem como  



66

devir técnico, descontextualizado do passado. Pelos objectos damos conta da 

nossa humanidade que pensa, que fala, que sente. 

O ser humano através da relação com os objectos interroga-se sobre si,  

o seu destino, as suas relações sociais e culturais. A relação com certos 

objectos exprime realidades secretas do indivíduo, que são ele próprio e o 

seu duplo, o outro de si mesmo, o impensado, o que fica de fora da sua auto-

-representação. Foucault critica Descartes, protagonista do racionalismo 

moderno e elogia Nietzsche, Van Gogh, Artaud como figuras que expõem o 

lado mais sombrio da existência humana, demarcando-se da razão altiva que 

esconde ou nega tudo o que não reconhece e que coloca no saco da desrazão. 

A consciência de ser é a consciência de não ser absoluto; a consciência da 

carência e a consciência da morte são duas determinantes poderosas da 

actividade criadora; a consciência do tempo é a consciência do ser que se 

quer realizar e que se realiza pelos objectos que o mostram, que tem a necessi-

dade de criar formas. A beleza aparece-nos, assim, como o apogeu da relação 

coerente de todos os elementos que participam na definição de um objecto.  

A função da beleza como resultado do acto projectual resolve o determi-

nismo da oposição: “forma ou conteúdo”, “exterior ou interior”, “aparência ou 

essência”, “contemplação ou uso”, “belo ou útil”. O formalismo estético deixa 

de fazer sentido, assim como o racionalismo técnico ou o funcionalismo eficaz. 

A beleza como “apogeu” inclui as funções estéticas no processo de desenhar 

o objecto. São funções estruturantes e, sendo assim, nem se podem negligen-

ciar nem sobrevalorizar. O que é certo é que toda a decisão sobre a forma cuja 

função não é suficiente para a determinar, implica um juízo estético, de gosto, 

uma decisão estética e, consequentemente, de beleza. O ser humano precisa 

de beleza na sua vida. Pode o design existir sem a beleza? Que condições tem 

a beleza para definir um sentimento do quotidiano através da manipulação 

e da contemplação dos objectos? Que valor introduz a dimensão estética 

no desenho das coisas? Na obra Lo Bello de las Cosas. Materiales para una 

Estética del Diseño (2007) editada por Anna Calvera e Yves Zimmerman 

pretende-se contribuir para os estudos em design por via de um pensamento 



67

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

ensaístico sobre a beleza e sobre a qualidade estética dos objectos integrada 

na reflexão mais ampla sobre a existência, caracterizando a estética do design 

pela sua posição relativa em relação à estética filosófica e à arte.

A propósito do livro que editou, intitulado Arte? Diseño (2003) Anna 

Calvera afirma que “sem partícula copulativa no título, a pergunta pela 

relação entre arte e design só pode ser respondida por cada leitor. No final 

e extrapolando um conceito próprio da teoria da arte, pode muito bem 

ocorrer que só a “vontade de design” seja um critério de discriminação válido 

perante os inumeráveis artigos, atitudes projectuais, campos profissionais 

e maneiras de desenhar que existem e convivem na realidade quotidiana 

actual” (Calvera, 2003, 14). “A vontade de design” remete-me para a pergunta 

de Nelson Goodman “quando há arte” transposta para o mundo do design. 

Então, quando há design? Há circunstâncias que são comuns ao artista, 

ao designer, ao indivíduo em geral: o desejo, a dúvida, o mundo. Construir 

mundos, fazer mundos, é a proposta do pluralismo de Goodman na arte,  

na ciência, na filosofia ou mesmo na vida comum. Construir e fazer mundos 

contra o pré-determinado fora do sujeito, autor por direito dessa construção. 

Trata-se de mundos e não do mundo; da construção no plural, da construção 

em função de uma variedade e de um pluralismo que exige versões e visões nem 

sempre compatíveis, nem sempre igualmente correctas e verdadeiras, povoadas 

por sistemas simbólicos passíveis de funcionarem em versões-de-mundo 

diferenciadas. Construção, porque não há mundos dados, feitos por nenhum 

demiurgo. Todos os mundos são construídos, a partir de outros mundos 

já construídos por outros. Tudo o que temos são versões de várias espécies:  

representacionais, perceptivas, descritivas, artísticas, filosóficas, científicas 

ou familiares. Para Goodman é absurdo falar de uma realidade autónoma,  

existente por si, independente da construção de versões-de-mundo.  

Esta afirmação constitui precisamente uma das teses pelas quais se caracte-

riza o irrealismo de Goodman, sustentado pela ideia de que as percepções,  

os dados, a matéria, as experiências e os factos são necessariamente relativos aos 

sistemas de que fazem parte, os quais são sempre construídos e nunca dados,  



68

correspondendo a construção dos sistemas à construção de realidades.  

As versões não são senão sistemas de símbolos que categorizam, classificam 

e ordenam os respectivos referentes, quer dizer, colocam e determinam as 

condições para a individualização dos objectos. 

Aplicando a terminologia de Goodman à filosofia de Merleau-Ponty,  

dar sentido é construir uma versão-de-mundo que pode ser particular ou ter um 

carácter mais universal. Do exposto no capítulo I – “Sobre a Fenomenologia 

de Merleau-Ponty” – reitera-se o argumento de Merleau-Ponty que define 

o sujeito como indivíduo no mundo que procura o sentido da existência 

entrelaçado com o sentido que atribui às coisas (artefactos, objectos).  

Por isso, o campo dos fenómenos (daquilo que aparece) é tão importante e, 

por isso também, o pensamento mais não é do que tornar a experiência lúcida. 

Interpretando Merleau-Ponty podemos considerar que do facto de estar no 

mundo, o indivíduo desenvolve uma experiência que oscila entre desejo e 

significação: o prazer da experiência do corpo é indissociável da experiência do 

mundo e esta experiência tem implicações interpretativas e práticas (de praxis).

“Vivemos no meio de objectos construídos pelos homens, entre utensílios, nas 

casas, nas ruas, nas cidades e a maior parte do tempo só os vemos através das 

acções humanas de que eles podem ser o ponto de aplicação. Habituamo-nos  

a pensar que tudo isso existe necessariamente e que é inabalável.”

(Merleau-Ponty, 1966, 28)

A emoção e o intelecto estão sempre implicados num compromisso orgânico 

e espiritual incessante e todo o gesto (não só o artístico) pode ser uma tomada 

de consciência crítica sobre o mundo em que estamos instalados.

3.2. beleza e usabilidade

O mundo e a sua aparência mudam através dos objectos, o que transforma 

a relação do sujeito com o mundo e consigo próprio. A história material 



69

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

constrói-se com a interpretação da sequência cronológica de materiais e 

técnicas que integraram a produção de objectos, numa sistemática intenção 

de dar solução a novos problemas, num movimento cíclico de problemas/

soluções no âmbito de uma comunidade, actualmente cada vez mais global.

Os objectos técnicos, em particular, representam uma objectivação 

do mundo, são intermediários entre o sujeito e o mundo e movidos pela 

eficácia (pelo menos); servem uma acção que visa fins utilitários específicos; 

pretendem ser soluções e não problemas. No contexto do design, projectar  

“é sempre fruto de um desígnio, da intenção”, diz Yves Zimmermann (1998, 12)  

e continua “o uso, a utilidade do objecto é, pois a meta, a que deve aspirar 

todo o projecto de desenho. O desígnio deve então guiar o acto de dese-

nhar em ordem à usabilidade e deve converter-se no critério fundamental 

para medir toda a decisão tomada no processo de projectar. Todo o objecto 

deve passar pela prova da verdade do uso (1998, 114). Zimmermann justi-

fica que o carácter, a “verdade” do objecto distingue-se pela sua funcio-

nalidade, pelo facto de resolver um problema concreto e determinado.  

Um objecto deve mostrar-se a si próprio e auto-explicar-se sem ambiguidade.  

Mas sabemos e Yves Zimmermann em primeiro lugar também o sabe,  

que o sujeito é um ser perceptivo, que a percepção dá-se num horizonte e 

o conhecimento, tal como as escolhas e as decisões, não se definem só pela 

eficácia. As funções simbólicas, perceptivas e emotivas que os objectos 

sempre tiveram, ganham actualmente uma importância muito para além 

da sua funcionalidade.

Neste pressuposto encontra lugar a justificação do cruzamento da feno-

menologia com a hermenêutica. Enquanto fenómeno que se pode inter-

pretar, o objecto de design não é inocente. O objecto participa no mundo do 

destinatário e é ele mesmo um mundo. Um objecto não é apenas funcional;  

é um acontecimento, uma ocorrência, um silêncio para preencher, um senti-

mento para descobrir e transporta consigo, para além de todo o elenco de 

funções que possam descrever-se, um significado em branco: significado que 

não se pode objectivar nem prever, porque é atribuído por cada sujeito a 



70

partir do seu campo de subjectividade. A coisa existe também com e através  

desta interpretação. Um objecto manifesta sempre qualquer coisa do sujeito, 

quer do seu criador, quer daquele que com ele se cruza; tem um pathos,  

um significado em branco, o significado imprevisível e imponderável que 

transporta consigo vestígios do desejo de um sujeito. (Este conceito vai ser 

desenvolvido em 4. Homo Faber).

As coisas, os objectos, os artefactos participam da nossa vida sendo 

impossível imaginá-la sem esses acompanhantes quotidianos. Seria ingénuo  

considerá-los apenas do ponto de vista da manifestação de poder de uma 

economia de mercado que para sobreviver exige a rápida substituição de prota-

gonismo de uns artefactos por outros. Por outro lado, não é suficiente desenhar 

uma nova panóplia de objectos para que se organize uma nova sociedade e se 

configure uma nova estética. Os artefactos definem paisagens contextuais, 

promovem informação, conformação, reificação, promessa, liberdade. 

“Na nossa vida, os objectos são muito mais que meras possessões 

materiais. Fazem-nos sentir orgulhosos, não porque façamos ostentação 

da nossa riqueza ou nível social, mas pelo sentido que dão à nossa vida. 

(…) Um objecto favorito é um símbolo que estabelece um marco positivo 

de referência mental, um conjunto de recordações gratas ou às vezes uma 

expressão da própria identidade. E este objecto por sua vez, guarda uma 

história, uma lembrança, uma recordação e algo que pessoalmente nos 

une com este objecto particular, com esta coisa particular.”

(Norman, 2005, 21) 

Não há quotidiano sem emoções; o comportamento está emparceirado com 

o sistema emocional que por sua vez, interfere nas decisões que se tomam 

durante o dia. 

“Na década de 1980, quando escrevi o livro The Design of Everyday 

Things, não tive em conta as emoções. Naquelas páginas abordei os temas 



71

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

da utilidade e a usabilidade, da função e a forma, tudo isso de um modo 

lógico e dasapaixonado (…). Mas agora, neste novo livro, mudei de opinião.  

Porquê?, pergunta o leitor. Em parte devido aos recentes avanços 

científicos que se deram na nossa compreensão do cérebro e em como 

as emoções e a cognição se encontram intimamente entrelaçadas.  

Hoje, na nossa condição de cientistas, compreendemos como são importantes 

e valiosas as emoções na vida quotidiana. Não há dúvida de que a utilidade e 

a usabilidade são importantes, mas privadas de diversão e prazer, de alegria 

e entusiasmo ou de excitação e, com efeito, também de inquietude e raiva, de 

medo e ira, a nossa existência seria incompleta.” 

(Norman, 2005, 23)

Esta reflexão justificativa da profunda ligação entre emoção e cognição e, conse-

quentemente, entre usabilidade e beleza não é certamente inútil para a prática 

do design.

O design e o pensamento sobre o design são intervenientes na criação de 

paradigmas, desencadeiam experiências e visões do mundo.

Neste sentido, é solicitado ao design que revele tanto uma estética quanto 

uma tecnologia, tanto um modelo de beleza quanto um modelo de realização 

técnica. Há assim objectos que para além de cumprirem a sua função útil 

– que até pode ficar relevada para um plano secundário – seduzem o seu 

potencial comprador. E pode ser através do prazer das suas propriedades 

visuais ou tácteis, mas também pelo fascínio resultante da combinação dos 

elementos que lhe dão a sua forma. Pode ser também os sentimentos que lhe 

estão associados, designadamente o modo como o indivíduo que possui esse 

objecto comunica com o mundo através dele. Geralmente a publicidade trata 

de substituir os objectos com uma eficácia feroz. Até os chamados objectos de 

culto. Um objecto de culto pode estar condenado a uma vida longa ou curta.  

O processo de criação de objectos de culto não pára. Durante um certo tempo, 

o objecto de culto é um elemento de comunicação de uma certa mensagem até 

envelhecer e dar lugar a outro objecto de culto. O mundo do consumo é um 



72

mundo de objectos descartáveis, substituíveis, que passam pelo consumidor 

sem deixar qualquer marca ou memória.

Esta vocação híbrida, partilhada entre domínios tecnológicos e estéticos, 

fornece incansavelmente novos objectos de consumo à humanidade, origem 

de desequilíbrios e de insustentabilidade natural e social, estimulando a 

hegemonia do ter, alienando o ser humano e reduzindo-o à condição de 

consumidor, de coisa entre coisas. Nas sociedades do desperdício exaltam-se 

os códigos que apelam à fruição: do tempo, dos ambientes, de si, dos outros, da 

cultura. A exaltação desses valores de ressonância humanista não está separada 

da presença de artefactos que procuram vender-se associados à ideia de fruição 

que se torna regulamentada e tão pragmática como qualquer outra função 

utilitária. Fulvio Carmagnola em Design. La Fabbrica del Desiderio (2009)  

é veemente a afirmar que a beleza do objecto está cativa dos interesses econó-

micos e consumistas da nossa época. Não é a beleza que liberta, mas a beleza 

que escraviza, fazendo saltar de um objecto para outro através da sedução da 

forma, anunciadora ficticiamente de algo novo, único, pessoal. Carmagnola 

considera que a beleza está submetida aos princípios de uma economia da 

ficção, do fingimento, do simulacro.

Mas, a cultura de atenção às coisas pode muito bem ser de forma diferente.  

Cada época desenvolve um gosto público, uma moda, princípios de projecção, 

de construção. Uma cultura que intensifica a relação do indivíduo com as 

coisas e com os ambientes não em termos de culto passageiro, efémero,  

mas através de produtos mais duráveis, com mais “significado” pessoal. 

Uma cultura que valoriza uma relação de maior longevidade com as coisas, 

integrada em contextos que signifiquem e respondam a necessidades indivi-

duais e sociais. A cultura de atenção à experiência das coisas, aos ambientes 

e atmosferas pode estabelecer outro tipo de necessidade e de relação entre 

o utilizador/consumidor e a coisa/produto. Uma nova sensibilidade ecoló-

gica – que apesar de estar na moda, não é globalmente praticada – de 

objectos em contextos úteis e belos, com significado simbólico pessoal de 

memória, de existência e de liberdade não terá de desenvolver-se e realizar-se?  



73

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

As coisas quando entram em relação com o indivíduo tornam-se campo da 

sua experiência e ligam-no a um espaço e a um tempo. Em diferentes ocasiões,  

os objectos movem e comovem, ajudam os indivíduos a situar-se fora de si e 

em si próprios. Um objecto é a possibilidade de uma experiência e portanto, 

também os objectos de design têm este desígnio.

A experiência de um objecto – estética ou outra – desencadeia-se com a 

experiência da forma. Vamos abstrair da experiência estética dos objectos de 

arte e abstrair da formulação de teorias da beleza, para nos situarmos na esté-

tica de todos os dias que é aquela que é vivida com a experiência quotidiana 

dos objectos. O design tem ao seu alcance a possibilidade de integrar a função 

estética na existência e libertá-la da subjugação à estrita função material e utili-

tária. Desde a origem que os objectos usados no trabalho de todos os dias têm 

o acréscimo de outros valores (míticos, religiosos, políticos, mágicos, estéticos) 

que permitiram a diferenciação das culturas e a afirmação da identidade de 

comunidades. O design tem a possibilidade de sair do ascetismo da beleza da 

arte e trazê-la para a vida. O design tem a possibilidade de esteticizar o mundo, 

não através da sua ornamentação e alindamento por via de enfeites agradáveis 

e atraentes, mas promovendo um relacionamento mais verdadeiro e por isso 

menos alheado, com o artefacto que pode incluir o ornamento. 

Num artigo intitulado Wie kommt ein “funktionalistischer Designer” 

zum Thema Ornament? [Como chega um “designer funcionalista” ao tema 

do ornamento?] Richard Fischer defende que o ornamento solta uma 

variedade de sensações que desempenha importantes funções em dois pata-

mares do projecto: no plano racional da representação das funções práticas  

– a linguagem do ornamento é simbólica – e no plano emocional da repre-

sentação das funções decorativas – a linguagem do ornamento é afectiva.  

O ornamento estabelece uma ligação entre razão e emoção, amplia a quali-

dade emocional dos afectos e portanto, aproxima o artefacto do mundo de 

referências de cada um (Fischer, 2000).

Os argumentos estritamente funcionais estão hoje cada vez mais longe 

de desempenharem o principal papel persuasor na aquisição de objectos.  



74

Fala-se na qualidade do carácter simbólico dos objectos, atendendo a que o 

desempenho prático já não se basta a si próprio. Pode argumentar-se que os 

objectos técnicos parecem fazer uma objectivação do mundo, são intermediá-

rios entre o sujeito e o mundo do ponto de vista da eficácia; servem uma acção 

que visa fins utilitários específicos. Um objecto técnico pode transformar-se 

em objecto de uso, encontrando o seu fim imediato numa aplicação utilitária,  

tal como um objecto puramente utilitário pode tornar-se um objecto estético.  

Um objecto pode simbolizar diferentes coisas em diferentes tempos.  

Os objectos pertencem simultaneamente a um Zeitgeist, a uma concepção do 

mundo, a um horizonte relacional, a um movimento supraestrutural e transcen-

dente à obra, a um estilo de vida e participam na sua metamorfose. 

“A arte, a música, o teatro, o cinema, a moda ou a arquitectura oferecem 

ao designer estímulos variados para o estudo do espírito da época.  

As relações entre a arquitectura e o design, o campo de acção entre as artes 

plásticas e as artes aplicadas, ou as possibilidades de aplicação dos novos 

métodos e tecnologias são bons exemplos disso.”

(Bürdek, 2005, 152)

E continua, afirmando que “as concepções do produto definem-se e desen-

volvem-se em relação a modelos de vida específicos dos grupos mais diversos 

de público” (Bürdek, 2005, 145). 

Papanek reforça esta tese argumentando que os designers não deveriam 

negligenciar importantes conhecimentos que se desenvolvem em domínios 

disciplinares como a psiquiatria, a cultura histórica, a geografia humana,  

a filosofia, a arqueologia…, na medida em que essas disciplinas dispõem de um 

conjunto extraordinário de informações sobre o modo como os indivíduos se 

manifestam estética e psicofisiologicamente (Papanek, 2000). Essa negligência 

é praticada pela atitude de dois grupos de designers que Papanek identifica:  

o grupo de designers que pretendem tornar o processo de design mais  

sistemático, científico, previsível e mais compatível com o sistema de computação 



75

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

e o grupo de designers que seguem sensações, intuições, sentimentos,  

revelações. Enquanto os primeiros procuram racionalizar o design, “cienti-

ficizar” o design, através da aplicação de regras, taxinomias e classificações,  

os segundos planam num certo romantismo, pretendendo responder, desse 

modo, às necessidades humanas. Apesar da dicotomia excessivamente  

antagónica em que Papanek divide os caminhos da prática do design –  

uma espécie de funcionalismo high-tech, lógico e frio e o assim designado 

seat-of-the-pants design –, o que importa agora sublinhar é a necessidade 

do designer considerar as aportações de outras áreas do conhecimento para 

determinar o seu domínio próprio.

Trata-se de ter em conta a descrição de conteúdo dos objectos a projectar; 

as questões de forma e contexto devem sobrepor-se aos modelos formais de 

programação. Quer por necessidades mecânicas, quer de ordem intelectual, 

o homem fabrica artefactos que povoam a existência. Cada geração fabrica 

os seus. Um artefacto é, simultaneamente, ícone e requiem de uma cultura 

ao ensaiar respostas mediadoras entre os problemas de sempre da humani-

dade; o re-design pode bem ser entendido através da adequação interpreta-

tiva dos novos suportes materiais e das novas tecnologias como resposta a  

problemas antigos.

Para compreender a vida das formas é necessário libertarmo-nos das 

velhas antinomias espírito/matéria; matéria/forma, até porque a matéria 

ou melhor as matérias interferem de acordo com a sua “qualidade” na forma 

em que se concretizam.





77

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

4. Homo Faber

4.1. as qualidades das coisas

Há objectos que perderam o ah!. Na cultura japonesa tradicional o ser 

humano só pode ficar satisfeito consigo nos instantes em que percebe o ah! 

das coisas e do tempo. Há instantes que não têm uma explicação racional e 

que se distinguem uns dos outros porque nos afectam de maneira também 

distinta. Como viver despojado de todas as coisas, se as coisas podem ser 

encontros extraordinários com ilusões tão promissoras? Um ser humano 

sem coisas está dependente de um destino terrivelmente interior e solitário. 

Não sei se com um destino assim, ainda se pode dizer humano. Por outro 

lado, o dia-a-dia se fosse pautado só pelo ah!das coisas seria insuportável. 

Precisamos de coisas discretas, que funcionem, que sejam amigáveis, que 

uma vez adquiridas possam ser usadas sem “complicações emocionais”.  

O design tem responsabilidade e versatilidade para desenhar com sentido e 

propor beleza para as coisas quotidianas.

Como tenho afirmado, as coisas, objectos, artefactos (que têm neste texto  

o mesmo sentido e importância) são o contrário da ilusão. As coisas associadas a 

uma consistência material existem, não deixam dúvidas quanto à sua presença, 

são concretas.

Já reiterei o pressuposto de que as coisas, os artefactos criados não são 

indiferentes para o indivíduo, quer para quem os cria quer para quem os 

recebe. As coisas têm um significado mais de uso ou mais de contemplação, 



78

e ainda, a possibilidade de lhes serem atribuídos outros significados.  

Lembro Baudrillard, quando afirma que 

“o mundo pensa-nos, mas isso somos nós que o pensamos… O pensamento 

é de facto uma forma dual, não é a de um sujeito individual, partilha-se 

entre o mundo e nós mesmos.”

(Baudrillard, 2001: 63)

Desde que há indivíduos que há objectos (ferramentas, extensões orgânicas 

de trabalho ou de magia, objectos de culto, amuletos, varinhas mágicas…) e 

inúmeros são os exemplos em que ao sentido da função se vem sobrepor uma 

interpretação que altera o nível básico do uso.

A produção de objectos é, portanto, característica fundamental da espécie 

humana. A vida é também a construção de uma segunda natureza: a cultura.  

Se o design tem sido quase sempre representado a partir da função, enfatizando 

a funcionalidade do desempenho da resposta ao programa, ainda que sobre 

uma variada extensão de campos (ergonómico, simbólico, semântico, social,  

económico…), é importante problematizar a sua condição de representação de 

experiência para um sujeito desejante. Relacionado com a interpretação das 

coisas de todos os dias, Elizabeth Shove et al. em The design of everyday life 

(2007) reforça a ideia que já mencionei, de que essa interpretação precisa de 

ter em conta perspectivas de vária ordem, designadamente a perspectiva antro-

pológica, semiótica, psicológica, sociológica, politica, cultural, económica, ergo-

nómica, lúdica… Seja, porém, sob que perspectiva se fizer essa interpretação,  

não há dúvida de que as coisas interessam as pessoas, de que as coisas estão 

acopladas a pessoas e que, entre ambas, há o significado de uma ordem e de 

uma estrutura que envolvem o subjectivo e pessoal, mas também o objectivo 

e comunitário. Com efeito, os objectos são portadores e geradores de ideias e 

podem transformar-se nessas mesmas ideias, como se as coisas lhes dessem 

corpo através da matéria. Os artefactos são modos de pensamento e geradores 

de horizontes de interpretação, porque há um sujeito que os interpreta.



79

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

O designer é um intérprete do mundo e propõe estilos de vida. O design 

seduz, agrada, interessa, influencia, inspira e participa tanto na imagem que 

fazemos de nós próprios como na imagem que queremos transmitir para o 

exterior. A sedução é a armadilha do comércio com o fim limitado do êxito 

económico imediato.

“Technological innovation and market forces drive much new product 

development, while advertising offers models of the good life.” 

(Margolin, 1997: 234)

O pseudo-desejo com que o design condiciona o indivíduo nas sociedades 

do desperdício, exaltam os códigos que apelam à fruição: do tempo,  

dos ambientes, de si, dos outros, da cultura. Porém, a exaltação desses 

valores de ressonância humanista, não está separada da presença de  

artefactos que procuram vender-se associando-se à ideia de fruição,  

que se torna regulamentada e tão pragmática como qualquer outra  

função utilitária. Os artefactos são supra funcionais e podem representar 

uma segunda intenção, nomeadamente uma interpretação metafórica  

ou de valor subjectivo, mas não abdicam da sua integração no circuito  

do quotidiano.

Considerando como exemplo o sector do design e da casa é notável  

o número de feiras, e de encontros do sector que se multiplicaram nas 

últimas décadas. Em Milão, o “Salone del Mobile” cresceu até se tornar uma 

espécie de “grande festival mondiale di design” (Branzi, 2006: 31) para além 

de muitas outras feiras especializadas em produtos para mobilar a casa,  

desde o tapete de entrada até ao mais sofisticado objecto. Em Paris cada 

ano há cerca de uma dezena de salões internacionais dedicados ao design.  

Outras feiras de design de renome internacional têm lugar, entre outras 

cidades, em Frankfurt, Hannover, Colónia, Düsseldorf, Birmingham, 

Londres, Porto, Lisboa, Madrid, Dublin, Estocolmo, Copenhaga, Toronto, 

Chicago, Xangai, Hong Kong, New York, Tokyo…



80

O designer é cada vez mais “um mágico” a desenhar cenários onde 

as emoções parecem ser a pedra-de-toque de todas as construções.  

Mas, estranhamente, essas emoções podem ser tão programadas como 

qualquer outro acto consumista. Depende do lugar que nas sociedades 

industrializadas se pretende dar à publicidade e ao marketing e o lugar 

que se pretende dar ao sujeito, criador e intérprete das suas experiências.  

Afinal, o sujeito quando interpreta os acontecimentos exteriores a si, liga-os 

a acontecimentos já interiorizados, a acontecimentos que participam na 

constituição da sua vida. Um objecto participa de códigos que o situam 

num contexto particular que é uma rede de conteúdos. Segundo Manzini,  

a evolução do contexto artificial – o contexto dos artefactos e da cultura 

material – desenvolve-se em relação ao conhecimento, às experiências,  

à organização dos sistemas anteriores. Citemos um exemplo simples,  

mas eloquente do que o autor chama de “experiência do artificial”.

“Le bureau où je travaille a été aménagé dans un immeuble qui date 

d’un siècle. La chauffage central et l’électricité ont été installés plus 

tard. Le mobilier est constitué de pièces d’époques diverses. Sur ma 

table, qui a vingt ans, il y a un téléphone et un micro-ordinateur. (…) 

Ainsi mon bureau fait-il partie d’un système complexe qui, pour moi,  

est indissolublement lié à l’existence du téléphone et du micro-ordinateur. 

En d’autres termes, ces murs centenaires sont intégrés dans un contexte 

où l’informatique joue un rôle prépondérant”

(Manzini 1991: 21-22)

Hoje, como nas gerações futuras, a presença do artificial é necessária, inevi-

tável, irreversível. O debate entre natural e artificial confirma que o construído 

é decisivamente humano. “Pour l’homme, produire l’artificiel est une activité 

absolument naturelle” (Manzini 1991: 44). Mais importante é perceber qual o 

papel do artificial no contexto da acção do indivíduo e na rede da interacção 

comunitária. A relação entre coisas e pessoas participa tanto na transformação 



81

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

da existência singular como na transformação dos códigos de expressão do 

mundo, simultaneamente do que é natural e do que é artificial. O designer é o 

agente de responsabilidade directa nessa transformação.

Como uma área convergente de intencionalidade, a interacção entre 

usuários e artefactos junta “uma realidade interna” com uma “realidade 

externa”, ou seja, em liguagem fenomenológica o Eigenwelt (mundo próprio) 

e o Lebenswelt (mundo da vida) através do Dingwelt (mundo das coisas).

A representação do mundo das coisas no domínio da estética da recepção, 

portanto do ponto de vista do comportamento do usuário, é manifestação de 

conhecimento e percepção do mundo para além da customização das coisas 

desenhadas: as coisas vivem depois de terem sido adquiridas e é sobre essa vida 

que me interessa pensar agora.

É o indivíduo que dá sentido às qualidades das coisas. Sendo o indi-

víduo um ser perceptivo e sendo a percepção dada num horizonte que não 

pode ser definido pela eficiência, um produto está aberto à diversidade de  

interpretações. Retomando o argumento de Merleau-Ponty de que o  

indivíduo pelo facto de ser habitante do mundo procura pelo sentido para 

a existência, então essa busca de sentido não pode ser separada do sentido 

que é atribuido às coisas que o rodeiam. As coisas, fenómeno que aparecem  

hic et nunc, são importantes. Pensar é fazer que uma experiência seja  

convertida em qualquer coisa com sentido para um sujeito que é corpo 

incarnado. Habitando o mundo, o indivíduo constrói uma experiência que 

se equilibra entre o desejo e o significado: o prazer da experiência do corpo 

não quer separar-se da experiência do mundo. Esta experiência de face 

dupla (corpo e mundo) tem também implicações interpretativas práticas.  

(Pombo in Calvera, 2007: 83-100).

O corpo-próprio é a realidade na qual o desejo é impressão e expressão e,  

associando-se com afecção e representação, tem o valor de um acontecimento.  

O sujeito que deseja é movido pelo circuito da impressão-expressão. 

Deyan Sudjic declara que cada objecto conta uma história e, entre esses 

objectos, distingue os objectos de culto, analisando a sedução que exercem  



82

e o desejo que despertam nos indivíduos. Os objectos de culto têm certas 

características de design que parecem evocar uma certa resposta emocional 

em determinados grupos de indivíduos. Em textos como Cult Objects (1985)  

ou The Language of Things (2009), o autor refere-se a objectos de culto, 

a certas condições estratégicas que favorecem a criação desses objectos  

e o impacto que têm na vida de todos os dias daqueles que os têm,  

exibem e usam.

“What could have a more brilliant marketing coup than persuading 

millions of people all around the world that they wanted to buy a 

tape recorder which couldn’t record? This was the real stroke of genius 

associated with the Walkman, not the marginal technical refinements 

needed to perfect personal stereo. Well, perhaps it would be more accurate 

to describe a Walkman as fairly personal stereo. (…) Sony’s triumph lay in 

its ability to package the Walkman in a form that was not only capable of 

being carried around strapped to the body, but which also looked at home 

when it was. Tiny orange headphones clip over the ears like jewellery,  

a matt grey flex snakes down towards the waist, and, above all, the box 

itself, with its winking lights and wedge-shaped controls, all made the 

Walkman into a cult object, one that has sold in millions.”

(Sudjic, 1985: 51-52)

A relação dialéctica do desejo com a sedução revela a experiência do prazer 

entre o imaginário e o simbólico. E por ser assim, tanto pode ser desejável 

uma mala Freitag feita com lonas usadas de camião como certos objectos 

pertencentes a Fernando Pessoa: a sua secretária em mogno com tampo 

de esteira e quatro gavetas forradas de cada um dos lados ou a máquina 

de escrever Royal que o escritor usou quando trabalhou desde 1934 e 

durante quatro anos, na Sociedade Portuguesa de Explosivos em Lisboa.  

Lembro que a secretária e a máquina de escrever foram em Maio de 2012 

seriamente disputadas num leilão que decorreu em Lisboa.



83

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

Jourdan desenvolve uma tese interessante em Designing Pleasurable 

Products (2000) demonstrando a diferença para o processo de desenhar 

entre uma abordagem baseada no prazer (pleasure-based approach) e uma 

abordagem baseada no uso (usability-based approach). Sobre as fontes  

de prazer, escreve Jourdan: 

“Since the beginning of time humans have sought pleasure. We have 

gained pleasure from the natural environment: from the beauty of flowers 

or the feeling of the sun on our skin; from bathing in soothing waters or 

the refreshment of a cool breeze (…). Another source of pleasure has been 

the artefacts with which we have surrounded ourselves” 

(Jourdan, 2000:11).

A minha tese é que enquanto oferecidos à interpretação, as coisas dese-

nhadas, para além de transportarem todas as funções que o designer 

possa imaginar e propor, ainda abrigam um significado em branco que  

felizmente não pode ser predito. As coisas existem com e através da 

concessão individual de sentido.

O conceito de significado em branco (traduzido em inglês como blank 

meaning) que criei, permitiu-me preencher uma necessidade conceptual 

que pudesse expressar a liberdade do sujeito em experimentar as coisas, 

as atmosferas em que se encontrava em diferentes ambientes contextuais.  

O significado em branco da coisa é o significado que, depois de estarem 

preenchidas todas as funções, ainda permite que o sujeito encontre  

um sentido para si próprio, que não é o sentido do mundo-verdade dos meta-

físicos, mas também não é o mundo funcional dos pragmáticos.

Por significado em branco quero dizer a interpretação que cada indi-

víduo faz de um objecto ou objectos para além de todas as qualidades e 

funções que caracterizam objectivamente esse(s) objecto(s). Esse significado 

depende do objecto e do sujeito mas não num sentido previsto, porque cada 

interpretação é atribuida por cada individuo baseada numa interpretação  



84

subjectiva e naquilo que constitui o seu próprio mundo. A primeira 

vez que me referi a este conceito foi no 4º congresso internacional da 

Academia Europeia de Design (EAD na sigla inglesa) d3- Desire, Designum, 

Design acolhido pela Universidade de Aveiro em Abril de 2001. Na minha  

comunicação intitulada Desire and Destiny of Things a fenomenologia do 

design conduziu à conclusão de que o objecto de design enquanto fenó-

meno passivo de interpretação não é neutro: para além de todas as funções  

objectiváveis, transporta um significado em branco. Apesar do objecto 

desenhado apresentar facilidades comunicativas claras e inteligíveis,  

as coisas recebem um significado inesperado e pessoal durante o processo  

interpretativo. (Pombo, 2001: 114-118).

Depois da comunicação de 2001, o conceito de significado em branco 

amadureceu, mostrando-se como um conceito metodológico muito dinâ-

mico, designadamente no âmbito da estética do design. Na conferência de 

Copenhaga em Janeiro de 2010 (Cephad 2010, The Borderland between 

Philosophy and Design Research) o significado em branco aparece relacionado 

com o conceito de autopoiesis. (Pombo, 2010: 1-6).

Um retorno aos Gregos e particularmente a Aristóteles, traz à reflexão a 

condição do ser humano que não encontra satisfação apenas no conhecimento,  

na ostentação do juízo, em medidas e números, mas na criação de si mesmo. 

O modelo aristotélico de conhecimento não opõe theoria e praxis nem 

delimita a poiesis à esfera da techné. Portanto, poiesis depende quer do 

objecto quer do sujeito, enquanto possibilidade de atribuir significado e 

definir subjectividade. Em Copenhaga propus um exemplo para ilustrar 

a minha tese. La Chaise (1948) desenhada por Charles e Ray Eames pode 

não evocar nenhum particular significado, apesar da sua beleza, e ser um 

objecto de culto (entre outras caracteristicas, certamente). Mas um outro 

objecto menos aclamado pode acompanhar incansavelmente um indivíduo 

nas suas mudanças de casa ou de paises. A experiência de mudar de país 

ajuda a definir as coisas que realmente não se podem deixar para trás,  

porque isso seria deixar para trás um pedaço de biografia. Vivendo numa 



85

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

paisagem diferente e num ambiente cultural também distinto, alguns 

objectos ajudam a dar sentido de pertença e de paz. Pode um objecto como 

La Chaise desempenhar o mesmo papel para alguém?

Mudar de país é um modo de experienciar e escolher objectos, percebendo 

o valor intrínseco que têm para o seu possuidor. Mas há também um outro 

modo de se aproximar das coisas para quem é mais sedentário num lugar:  

o modo como esse alguém se habitua às coisas. Viver na mesma casa –  

o que parece tornar-se cada vez mais raro na sociedade contemporânea –  

faz de cada coisa e de cada parte da casa a tradução do sujeito que nela 

habita. E isso não acontece pelo simples facto de se viver na mesma casa,  

mas antes porque a casa se torna um lar. Nesse contexto, La Chaise pode ser 

um importante elemento da casa se for assinalada pelo seu habitante.

Neste contexto, dá-se conta que opor um objecto famoso e conotado 

como exemplo de bom design com um objecto pessoal que pode ser uma 

peça de artesanato de um local específico trazido de uma viagem, pode 

ilustrar a complexidade da interpretação subjectiva. As criações de artesa-

nato são reconhecidas como lugares de memória e historicamente têm sido 

defendidas como reais repositórios de valores humanos. Por outro lado,  

“coisas-feitas-pelas-máquinas” são tão comuns hoje em dia que se torna tão 

fácil encontrar todo o género de produtos, de objectos na maior parte do 

mundo. Algumas são úteis, bem desenhadas, ao mesmo tempo humildes, 

discretas e sábias na sua simplicidade. Acompanham-nos na vida sem 

fazer barulho, com um perfil discreto. Flusser criticou a produção em 

massa de coisas que, provocando a sua abundância, revoga a unicidade, 

espiritualidade e importância do seu desenho. Em The Shape of Things. 

A Philosophy of Design (1999) dá o exemplo da caneta Bic que apesar do 

valor intrínseco de desenho e de descoberta, sendo um objecto tão comum e 

barato tornou-se, afinal, um objecto desprezado ou, pelo menos, usado com 

indiferença. E depois, há realmente outro género de coisas: as masterpieces 

tão frequentemente anunciadas e consideradas como objectos de referência. 

Por esta razão La Chaise de Charles and Ray Eames pode perfeitamente  



86

tornar-se um repositório de lembranças e afectos, dando grande satis-

fação ao seu dono, mas nunca ser usada para sentar. E assim, a minha 

reflexão sobre o significado em branco abriu-se ao processo da autopoiesis.  

Através dos objectos o indivíduo define a sua presença entre os outros.  

O indivíduo não é apenas “eu e a minha circunstância”, mas é também os 

objectos que ocupam e abandonam a sua circunstância. Todo o tipo de coisas 

acorda interpretações subjectivas nos seus usuários, se bem que umas mais 

do que outras. A memória é uma grande consolação ao ligar o fio das coisas 

e dos acontecimentos, fios de tempo, espaço e histórias diferentes. Somos 

grande parte das nossas memórias. A desmaterialização do design e a desma-

terialização dos afectos não deixará de ter consequências no processo de 

autopoiesis. É possível que o significado em branco seja o sentido que perma-

nece fundamental para a existência depois do esquecimento e da desistência.

4.2. a questão da funcionalidade

A arte, próxima da filosofia, tem-se preocupado com o sentido das coisas, 

fazendo um esforço de convergência na interpretação estética do mundo, 

que é contem– plativa e fruitiva.

Em consequência da autonomização de que foi objecto, a partir da herança 

romântica do século XIX, a arte tem vindo a dispensar as suas técnicas 

tradicionais da pintura e da escultura em favor de outras, como a criação de 

ambientes ou contextos, integrando o corpo, a memória e a experiência pessoal 

como “matéria” artística, o vídeo, a fotografia, sinais do mundo natural e  

do mundo digital, etc.

Os artistas criam como construção artística uma linguagem própria e  

mais ou menos hermética que os identifica e singulariza. A arte é a  

possibilidade de instaurar um outro lugar, uma outra instância originária, 

sem o estigma da funcionalidade.

Gui Bonsiepe também aborda o estigma da funcionalidade. Bonsiepe 

reflectindo sobre as relações entre design e inovação, refere-se ao paralelismo 



87

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

entre a ciência, a tecnologia e o design e aos vários índices de diferenciação da 

inovação em cada um desses domínios. Se o objectivo da investigação científica 

é a produção de conhecimento novo, e o objectivo da inovação tecnológica é o 

da produção de conhecimentos práticos operativos (novos produtos, materiais, 

processos), a inovação específica do design não é a das proposições nem das 

instruções, mas através da sua condição prática e funcional, manifestar pela 

concepção da forma, novas propostas estéticas. Por concepção pode considerar-

-se o campo de conhecimento da arte e das artes, da metáfora e da alegoria, 

isto é, da percepção poética e estética, decorrendo a forma no âmbito do terri-

tório da concepção como materialização conceptual, que não se esgota numa 

resolução prática, mas desperta experiências que se tornam argumentos de  

existência. Esta é a qualidade estética do design, que o liga à arte e que, por esta 

via, pode participar na oposição à reificação humana, à mecanização funcio-

nalista e à artificialização da vida, porque é o indivíduo que pela experiência 

estética, atribui sentido a partir do seu ponto de vista, único e específico.

Norman Potter interpreta a ligação do design com a arte, do lado do uso 

da liberdade de criação:

“quanto mais liberdade de movimento estético e sensorial dentro de uma 

gama de possibilidades de design, mais perto parece estar o resultado 

do que oferece a prática das belas artes. Quanto menos liberdade, mais 

se aproxima o design das ciências e dos campos em que a visão de opção 

estética é verdadeiramente marginal”.

(Potter, 1980: 14)

Yves Zimmermann ao analisar conceitos como design, designers e objectos de 

design, conclui que a dificuldade em encontrar critérios que possibilitem a 

avaliação do conteúdo desses conceitos, induz a que se apliquem por vezes 

erradamente, os critérios das belas-artes. Para Zimmermann essa aproxi-

mação conduz a uma distorção da natureza própria do design e que seria 

evitável, se o designer tivesse bem presente que o objectivo fundamental 



88

da sua actividade é a resolução de qualquer problema concreto, a partir 

da finalidade do uso, da utilidade. O design é a actividade que exerce o 

mínimo desenho, guiada pelo desígnio máximo da usabilidade e utilidade 

dos objectos. “O uso é a verdade: é no uso de algo, onde se revela a verdade 

desse algo. (Zimmermann, 1998: 114). Zimmermann reforça ainda a sua 

posição, considerando que os “caprichos artísticos” do designer distorcem 

a inteligibilidade e a usabilidade dos projectos. O exemplo de um objecto 

cuja perfeição de uso, o torna tão discreto que é praticamente ignorado 

como objecto de design é o ralador. Este objecto torna claro que 

“quanto menos desenho – tal como se entende este termo normalmente 

– se interpuser entre o objecto e os seus usos, melhor funcionará e maior 

será a sua usabilidade. (…) O objecto autoexplica-se; o desígnio tornou-se 

aparente, visível precisamente pelo desenho. (…) A usabilidade deste 

objecto é total. É perfeito.”

(1998: 120-121)

A engenharia, por seu lado, nasceu da pragmática e da convicção de 

que para todos os problemas é possível encontrar uma solução tecnoló-

gica, uma ferramenta, um instrumento, que pode até ser idealizada por 

mimesis com o corpo e funcionar, metaforicamente, como extensão dele.  

O design procura soluções que devem trazer melhoramentos à exis-

tência, quer do ponto de vista emotivo (estético e ético), quer do ponto de 

vista funcional (pragmático), distinguindo-se a prática desta disciplina  

da operação estética absoluta. Para Buchanan a cultura do design é  

específica, ou seja é aquela “by which one means the ideas and disciplines  

of thinking and working that distinguishes the field of design from  

other fields, giving it a well-grounded place in the modern world”.  

(in Margolin e Buchanan, 2000: 82).

Continuando com o mesmo autor, encontra-se justificação para a emer-

gência dos estudos em design: 



89

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

“Where [a discipline of design studies] does exist is in the combined efforts 

of many people – designers, design historians, and scholars in a variety 

of existing disciplines – to begin reflecting, on the nature of design and 

the human-made products created through deliberate planning. Design 

studies are emerging today for the same reasons that the design profession 

is experiencing a resurgence: immediate problems of integrating design 

into industry and long-term cultural questions about the role of design in 

the modern world and its potential for contributing to human experience 

(…). A strong discipline of design thinking could be one of the valuable 

legacies of the twentieth century”. 

(2000: 82)

As interpretações de design dependem da diversidade de contextos históricos, 

geográficos, culturais, de conjunturas económicas, políticas e certamente de 

padrões individuais, próprios da relação que cada designer estabelece com a 

sua actividade. Victor Margolin constata essa multiplicidade de aspectos que 

gravitam à volta do design, e por isso avança que: 

“Design is all around us: it infuses every object in the material world 

and gives form to immaterial processes such as factory production and 

services”. 

(Margolin: 1989: 3)

Com efeito, o design penetra cada objecto do mundo material e imate-

rial, mas que relação se pode estabelecer entre esses artefactos e os seus 

utentes? Uma relação de simulação, de simulacro persuasivo que, em última 

consequência, não é mais do que alienação e niilismo? Serão os artefactos 

de design, como questiona Flusser armadilha, artifício, ardil, artimanha, 

artista? Ou o design ao remeter para a antecipação de uma intencio-

nalidade (desígnio), conduz para a marcação de vestígios identitários, 

capazes de resistir ao doce engano da retórica de uma sociedade falaciosa?  



90

De que sentido e significado pode ser o design construtor? É difícil imaginar 

a vida sem coisas, artefactos, objectos, esses acompanhantes quotidianos,  

que espelham o estado das relações culturais entre os indivíduos, sendo 

ingénuo considerá-los apenas do ponto de vista da manifestação de poder de 

uma economia de mercado que, para sobreviver, exige a rápida substituição 

de protagonismo de uns artefactos por outros.

Uma reflexão sobre o comportamento dos indivíduos com as coisas 

é, afinal, manifestação do estado presente da vida individual e colectiva. 

Victor Papanek numa reflexão que se tornou clássica sobre o espiritual do 

design afirma que o que pode conceder esse valor espiritual tanto pode ser 

a intenção do designer, como o uso do artefacto criado, reforçando a pers-

pectiva de que o que se faz, dá forma ao que somos e ao que nos tornamos. 

(Papanek, 1995: 57). Visto por Otl Aicher, o mundo é como um produto 

de uma civilização; é construído, projectado por indivíduos e, por isso, 

acontecem bons e maus projectos [ou antes, projectos conseguidos ou não 

conseguidos]. Na mesma obra, O mundo como projecto, argumenta também 

que no projecto o indivíduo transforma-se no que ele é. (Aicher, 1991: 196).

As afirmações tudo à nossa volta é Design (de Margolin), o valor  

espiritual do Design pode ser concedido pelo designer e pelo uso (de Papanek), 

o mundo como projecto (de Aicher), fundamentam o argumento que dar 

sentido pelo design é criar, desenvolver, promover referências de significado 

e o argumento de que o design para os sentidos é referente de sentimentos 

e de emoções. Dar sentido e ser para os sentidos dificilmente podem ser 

premissas separáveis, sendo o indivíduo corpo-próprio que pensa e sente, 

como sustentam as teses que reportam o sujeito como ser que se estrutura 

de acordo com uma inteligência emocional.

Ao aprofundar o conhecimento sobre as obras de design, confrontamo-nos  

também com uma natureza técnica, uma vez que as obras de design são 

realizadas segundo um processo construtivo que agrega os materiais selec-

cionados, atribuindo-lhes sentido. Vilém Flusser afirma que se esclarece 

mais sobre a natureza humana, quando a designamos por homo faber do que 



91

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

quando a pretendemos distinguir de outras espécies animais, chamando-a 

de homo sapiens sapiens. A metáfora da fábrica, usada por Flusser, reforça 

a essência construtora do ser humano, em que ele se constrói ao construir, 

em que vai assumindo diversas configurações, conforme os modelos de 

que se serve ou dispõe ao longo da história. Assim se explica a ferramenta, 

que imita a mão e o corpo, empiricamente; a máquina que imita mecanica-

mente e, nos nossos dias, os dispositivos que imitam neurofisiologicamente.  

Como homo faber, o ser humano é homo sapiens sapiens, “porque fabricar é 

aprender, adquirir informações, fabricá-las e partilhá-las” (Flusser, 1999: 58) 

e é reconhecer-se, na medida em que as fabricações são extensões do seu corpo 

e são mediadores entre si e os outros. A atribuição de significado é a qualidade 

que permite ao objecto superar o seu estatuto de lixo, detrito, resíduo supérfluo 

e ganhar vida própria, ao assumir valor biográfico.

Estando hoje os argumentos estritamente funcionais cada vez mais longe 

de desempenharem o principal papel persuasor na aquisição de objectos, 

a relação entre forma e função ainda é uma questão recorrente e polémica 

para o design. A argumentação sobre essa relação é tudo menos linear.  

Bonsiepe reconhece a irritação que “a simples menção do termo “função” 

provoca em determinadas posturas. Uma simplicidade da forma não implica 

necessariamente uma simplicidade no uso. Tampouco a complexidade da 

forma de um artefacto significa uma maior dificuldade no uso.

Não existe uma relação unidimensional entre forma e função. (Bonsiepe in 

Camillo, 2011: 11). Não é suficiente desenhar uma nova panóplia de objectos, 

promotores de novos ideais, para que se organize uma nova sociedade e se 

anuncie uma nova estética. O indivíduo ao construir coisas, ao trabalhar 

para comprar coisas, ao usar coisas, pode tornar-se coisa entre as coisas.  

O paradoxo entre a técnica e a liberdade é esta recorrência entre o recurso das 

facilidades da técnica, como possibilidade de libertação e a sua armadilha, feita 

de constrangimentos persuasivos. Se a sujeição, cada vez maior, do indivíduo 

à tecnologia, o afasta do longínquo paradigma natural (desde que há humano, 

que deixou de haver natural), essa relação é também sobrevivência da espécie. 



92

Ao funcionalizar-se tecnologicamente, o indivíduo, afinal, substitui anteriores 

faculdades biológicas por aparatos técnicos de apropriação e artificialização. 

Os artefactos do design, ao contrário desses instrumentos tecnológicos,  

não são exclusivamente funcionalizados. (Pombo e Providência, 2010;  

Pombo, Providência e Heynen, 2011).

Como é que o design que pode inventar o que ainda não existe, pode ser 

criador de experiência e de um modo de vida num ecossistema saudável? 

Como é que o design pode recriar um mundo melhor, impregnando-o com 

a beleza, isto é, humanizando-o? Toda a decisão sobre a forma implica 

um juízo estético, de gosto e consequentemente de beleza. O indivíduo 

precisa de beleza. Talvez seja por isso útil experimentar um outro exercício:  

em vez de perguntar O que é o Design? e, assumindo a influência da inter-

pretação de Nelson Goodman sobre a arte, perguntar Quando é Design?  

(como referi no capítulo 3.1. o objecto de design).

4.3. a crítica ao mundo tal como o conhecemos

Chegados a este ponto chamo para a discussão o pensamento de autores 

de áreas disciplinares diferenciadas que criticamente olham para o nosso 

tempo, atrevendo-se a enfrentá-lo e a propor alternativas como por exemplo,  

Italo Calvino, Juhani Pallasmaa, Zygmunt Bauman, Peter Sloterdijk ou 

Andrea Branzi, cuja obra inspiradora constitui fonte de conhecimento e 

reflexão para o Design.

Inspirado pelas Lezione Americane. Sei Proposte per il Prossimo Millennio 

(1985) de Italo Calvino que, infelizmente pela sua morte súbita, não puderam 

ser dadas pelo escritor na Universidade de Harvard que o tinha convidado, 

Juhani Pallasmaa propõem também Seis Temas para o Próximo Milénio.  

(Six Themes for the Next Millenium in Pallasmaa, Encounters 1, 2005).  

Se Calvino intitulou as seis propostas que descrevem o trabalho literário 

como leggerezza (leveza) rapidità (rapidez), esattezza (exactidão), visibilità  

(visibilidade), molteplicità (multiplicidade) e coerenza (coerência – esta 



93

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

proposta não chegou a ser escrita, porque Calvino tencionava escrever o texto 

nos Estados Unidos), Pallasmaa propõe para a defesa da qualidade arqui-

tectónica e, portanto, para a qualidade da ocupação existencial dos espaços,  

os seguintes temas: slowness (lentidão), plasticity (plasticidade), sensuousness  

(sensualidade), authenticity (autenticidade), idealization (idealização) e 

silence (silêncio). (Pallasmaa, 2005: 300-305).

Bauman, Sloterdijk e Branzi inspiram também a crítica ao mundo tal como o 

conhecemos. O sociólogo polaco dedicando grande atenção ao tema das contra-

dições da modernidade e da ética pós-moderna faz uma cirurgia detalhada ao 

nosso tempo na trilogia Liquid Times. Living in an Age of Uncertainty, (2007); 

Liquid Love: On the Frailty of Human Bonds (2003) e Liquid Modernity, 

(2000). Extractos destes textos inspiram a interpretação do retrato dos dias 

em que vivemos.

Peter Sloterdijk prolixo e controverso filósofo alemão cujo pensamento 

é designado como pós-humanismo ou, por palavras próprias, como um 

pensamento que busca uma “constituição ontológica” que integre todos os 

seres (humanos, animais, plantas e máquinas) em espaços de coexistência. 

A obra de Sloterdijk é complexa e sem fazer um estudo detalhado dela nas 

aulas, chamo a atenção para a abordagem de alguns extractos da sua opus 

magnum, a trilogia Sphären (1998, 1999, 2004). A trilogia expõe o leitor 

perante materiais muito heterogeneos vindos de fontes de conhecimento 

distintas e variadas, instigando uma reflexão sobre a condição de estar no 

mundo de hoje tal como ele se nos apresenta. Um texto de apoio (se lhe posso 

chamar assim) à hermenêutica de Sphären é a lição em que Sloterdijk faz a 

si próprio perguntas em nome de um entrevistador hipotético e ao mesmo 

tempo responde. Trata-seda lição dada na Harvard University Graduate 

School of Design a 17 de Fevereiro de 2007 a que chamou Spheres Theory. 

Talking to myself about the Poetics of Space (http://www.harvarddesign 

magazine.org/issues/30/talking-to-myself-about-the-poetics-of-space).  

No texto dessa conferência a primeira pergunta (auto) colocada e a respectiva 

resposta são estas: 

http://www.harvarddesignmagazine.org/issues/30/talking-to-myself-about-the-poetics-of-space
http://www.harvarddesignmagazine.org/issues/30/talking-to-myself-about-the-poetics-of-space


94

“Mr. Sloterdijk, as part of your trilogy on spheres you set out to create 

a theory that construes space as a key anthropological category.  

Why this emphasis?

We have to speak of space because humans are themselves an effect 

of the space they create. Human evolution can only be understood 

if we also bear in mind the mystery of insulation/island-making  

[Insulierungs-geheimnis] that so defines the emergence of humans: 

Humans are pets that have domesticated themselves in the incubators 

of early cultures. All the generations before us were aware that you 

never camp outside in nature. The camps of man’s ancestors, dating 

back over a million years, already indicated that they were distancing  

themselves from their surroundings.”

Para Sloterdijk o conceito de espaço como categoria antropológica-chave é 

ampliada como “espaços de coexistência” que em conjunto com o tema da 

“constituição ontológica” fazem parte de uma perspectiva integradora e até 

híbrida em vez de dualista (corpo e alma; sujeito e objecto; cultura e natureza; 

biologia e tecnologia, humano e animal; vida e pensamento, etc.) que põe em 

questão o significado de construção, fabricação, manipulação e existência na 

sociedade do presente milénio.

Um texto que contribui para clarificar a ponte entre as ideias filosóficas de 

Peter Sloterdijk e o design é a lição de Bruno Latour intitulada A Cautious 

Prometheus? A Few Steps toward a Philosophy of Design (with Special 

Attention to Peter Sloterdijk) apresentada no encontro Networks of Design da 

Design History Society Falmouth em Cornwall, Inglaterra, a 3 de Setembro 

de 2008 http://www.bruno-latour.fr/sites/default/files/112-DESIGN-CORN-

WALL-GB). Neste texto, Latour discorre sobre cinco declinações da palavra 

design e da sua aplicação desde os objectos quotidianos até às cidades 

e aos ecossistemas. Ligando esses argumentos à filosofia de Sloterdijk,  



95

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

conclui que as ideias do filósofo são de crucial importância para a filosofia do 

design e, finalmente, para a intervenção do design na explicitação das ques-

tões do nosso tempo (que Latour considera que Sloterdijk clarificou) e como 

resposta à questão “How can it be better redesigned?” (Latour, 2008: 10).

E finalmente, uma palavra à contribuição de Andrea Branzi para a redefi-

nição do papel do design para os nossos dias. Também Branzi reconhecendo 

múltiplas definições de design e a sua variação de acordo com o tempo e o 

contexto, propõe a sua definição de design a propósito da interpretação de 

alguns dos grandes mestres do design italiano (Gio Ponti, Franco Albini, 

Marco Zanuso, Gae Aulenti, Vico Magestretti, Castiglioni, Achille, Enzo Mari 

e muitos outros): 

“Un’attività che cerca di interpretare l’estetica per le sue possibilità 

tecnologiche, e la tecnologia per le sue possibilità estetiche.”

(Branzi, 2010: 15-16)

E esta actividade deve fazer-se com um objectivo superior que é tornar o 

mundo melhor, mais habitável:

“saper progettare per rendere di nuovo abitabile il mondo, cioè più 

ospitale, più funzionale e anche più bello.”

(2010: 16)

E continua afirmando que quem não for capaz de seguir este propósito 

melhor seria mudar de profissão porque o mundo já é suficientemente cheio 

de coisas inóspitas e agressivas. O objectivo do design é “ambicioso e difícil” 

porque deve participar na humanização do mundo, do seu significado simbó-

lico, de ser instrumento de trabalho mas também “parte dos mistérios do 

universo”. Branzi ao defender um design para um tempo pós-ambientalista,  

parte de um pressuposto sempre integrador da condição humana.  

O mestre italiano argumenta que as questões ambientais e da sustentabilidade  



96

que são fundamentais para salvaguardar o equilibrio ecológico devem 

ser abordadas dentro de uma “cultura criativa” que inclua as relações  

antropológicas que se estabelecem entre o ser humano e o seu ambiente em 

sentido lato, incluindo, portanto, as questões ambientais, mas também as 

simbólicas, estéticas…

“senza le quali si rischia forse di “salvare” l’ambiente naturale, ma di 

impoverire pericolosamente quello umano” (…). Il design alimenta un 

pensiero teorico complesso, una riflessione umanistica che non sempre è 

destinata a realizzare materialmente.”

(Branzi, 2010: 18-19)

Esse pensamento teórico que o design como cultura de projecto e interpre-

tação crítica alimenta é, ainda para Branzi, uma via para mudar o modo de 

pensar do designer (“a sua lógica”) contribuindo para um design diferente e 

talvez para para um mundo melhor. Não é de estranhar, portanto, que Branzi 

defenda a necessidade de um novo renascimento.

A reflexão inteligente, fina e lúcida destes autores oferece um cenário que 

coloca a condição da existência e da experiência humana enquanto parcela 

do mundo no centro das questões realmente importantes, quer se trate 

da mediação elaborada pela literatura, pela arquitectura, pela sociologia,  

pela filosofia, pelo design.

A fenomenologia do design, em particular, contribui com o conheci-

mento para o design e sobre o design através da descrição das coisas e da 

experiência com essas coisas, através das dimensões que o designer cria para 

essa experiência se dar. A fenomenologia do design é, numa explicação muito 

sumária, o estudo e interpretação da experiência humana com as coisas, 

contextos, ambientes e espaços e o significado que têm na existência do  

ser humano, individual e comunitariamente. Porém, esta explicação sumária  

complexifica-se quando se pensa com mais detalhe sobre cada uma dessas 

partes. A fenomenologia do design pretende desenvolver uma reflexão que:  



97

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

(1) ponha a claro o papel e significado das coisas no que constitui a rotina 

diária; (2) que interprete a importância do “extraordinário” na vivência 

“ordinária” do dia-a-dia. Refiro-me às coisas na dupla qualidade de objectos 

singulares e de elementos criadores de ambientes/atmosferas, ou seja, como 

participantes na representação do mundo para o sujeito.

Esta reflexão tem de abranger, por isso, o papel dos variadíssimos mate-

riais e tecnologias enquanto modo de dar forma a diferentes aspectos da 

vida quotidiana. A experiência das coisas pode ser considerada a partir de  

diferentes contextos. O contexto fenomenológico das coisas desenhadas 

chama a reflexão hermenêutica com uma aproximação empírica às coisas 

de todos os dias, fazendo convergir, como já mencionei antes, o mundo da 

experiência do sujeito com o mundo da vida através do mundo das coisas. 

(ver capítulo 4.1. as qualidades das coisas).





99

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

5. A herança da filosofia de Merleau-Ponty  
para as disciplinas de projecto

5.1 a construção de uma nova racionalidade

A herança da filosofia de Maurice Merleau-Ponty foi acolhida por áreas discipli-

nares para além da filosofia, particularmente a sua reflexão acerca da fenomeno-

logia da percepção, porque apesar da intersecção das reflexões da Fenomenologia 

da Percepção na complexidade ontológica de O Visível e o Invisível,  

a transferência do pensamento do filósofo para outras prácticas disciplinares, 

designadamente com componente projectual como a arquitectura e o design,  

é ainda em grande parte a que se refere ao pensamento da obra Phénoménologie 

de la Perception. Teóricos da arquitectura e do design e profissionais dessas áreas 

têm-se referido à fenomenologia de Merleau-Ponty e à de outros filósofos da 

fenomenologia como Martin Heidegger, Gaston Bachelard, Otto Bollnow como 

inspiração para clarificar questões tão importantes como “design de qualidade”, 

“a arquitectura e o sentido do lugar”, “a arquitectura, o design e a sua condição 

perceptiva”, “criação de atmosferas” ou para comentarem a sua prática de projec-

tistas. Alguns desses autores com influência explícita da fenomenologia devem 

ser nomeados como Steen Eiler Rasmussen, Christian Norberg-Schulz,  

Thomas Thiis-Evensen, Kenneth Frampton, David Leatherbarrow,  

Peter Zumthor, Juhani Pallasmaa, Steven Holl, Alberto-Pérez Gómez, entre outros.

No que diz respeito a publicações antológicas sobre teoria da arqui-

tectura que integram a fenomenologia nos conteúdos temáticos deve  



100

relevar-se o volume Theorizing a New Agenda for Architecture. An Anthology 

of Architectural Theory 1965-1995 editado por Kate Nesbitt (1996), com um 

ensaio de Norberg-Schulz e outro de Pallasmaa no capitulo 9 dedicado a 

“significado e lugar”. No volume SAGE Handbook of Architectural Theory 

editado por Crysler et al. (2012) o artigo “Architectural Phenomenology 

and the Rise of Postmodern” de Jorge Otero-Pailos na secção “Aesthetics/

Pleasure/Excess” é dedicado à arquitectura e fenomenologia. Neste artigo, 

o autor discute abundantemente a história da expressão “arquitectura 

fenomenológica” e a sua influência na teoria da arquitectura, no design e 

na investigação académica. Arquitectura fenomenológica é uma expressão 

usada com mais frequência no pós-guerra como “the study of architec-

ture as it presents itself to consciousness in terms of so-called archetypal 

human experiences” (in Crysler et al., 2012: 136). O autor aponta ainda 

para o aumento do número de publicações a partir dos anos 90 mantendo  

“the flame of architectural phenomenology” (in Crysler et al., 2012: 149)  

e para o número de conferências e simpósios tentando reclamar “the history 

of architectural phenomenology as a movement led by architects” (in Crysler 

et al., 2012: 149). Na antologia Architecture and Phenomenology (O’Byrne 

and Healy: 2008) o argumento principal é a discussão que gira à volta da 

relação da arquitectura e da filosofia (em particular da fenomenologia) 

como um ponto de viragem para: “a more fundamental questioning of buil-

ding, dwelling, thinking and architecture” (O’Byrne and Healy, 2008: 5).  

Com efeito, a contribuição de Juhani Pallasmaa na relação da arquitectura 

e da criação de atmosferas tem crescido exponencialmente no meio acadé-

mico dos países nórdicos (Escandinávia e Finlândia) que têm, aliás, tradição 

na abordagem fenomenológica mesmo sem lhe darem essa designação.  

Pallasmaa testemunha que no simpósio “Researching Atmospheres”  

na Universidade de Arhus na Dinamarca em Abril de 2013 “there were 24 

doctoral works in the Nordic countries presented, all touching upon this theme 

of atmosphere.” (Havik and Tielens, 2013: 35). Igualmente o volume #91 de 

OASE publicado em Dezembro de 2013 foi dedicado a “Building Atmosphere”.



101

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

A contribuição da fenomenologia para as disciplinas de projecto, nomeada-

mente a arquitectura para além da literatura de autor, manifesta-se também 

através de publicações regulares como a Environmental & Architectural 

Phenomenology  Newsletter (quadrimestral), através da investigação no âmbito 

de doutoramento e pós-doutoramento e através de congressos e encontros 

internacionais. Relembro o colóquio internacional Chora. Elements for a new 

Phenomenology of Space que teve lugar em Gent, em Março de 2014 com 

a presença de Marc Richir autor de Phénomenologie et Architecture (1996)  

e de Fragments Phénoménologiques sur le Temps et l’Espace (2006).

O projecto sendo uma decisão sob formas de vida, na medida em que 

está essencialmente relacionado com a existência humana pode encontrar 

na fenomenologia uma forma de se autoexplicitar como parte integrante 

de disciplinas teóricas e como prática. Por trás das coisas estão ideias,  

pensamentos, princípios que não são independentes da experiência das coisas 

e do mundo. A representação do mundo das coisas é manifestação de conhe-

cimento. A área de intervenção da fenomenologia do design interessa-se  

pelas formas do design enquanto campo de experiência dos indivíduos,  

de atribuição de significados, mas também enquanto criação de propostas 

de transformação de modos de vida e de experiência. O design não resolve 

só problemas, também os pode evitar antecipando soluções.

A filosofia e o design se bem que não possam nem devam confundir as 

suas naturezas, podem exercer um efeito reflexivo mútuo: o design inventa 

o futuro e a filosofia pensa o futuro. Estas disciplinas fazem parte de dois 

universos em interacção: o universo do pensamento da consciência do espí-

rito do tempo (a filosofia) e o universo da emergência dos indícios do espírito 

do tempo (o design). A aproximação filosófica ao design tem, ainda, do meu 

ponto de vista, a vantagem de possibilitar que as questões da filosofia afectem 

a investigação em design e que o design crie novos campos de pensamento 

para a filosofia, procurando a unidade da diversidade e da multiplicidade 

em que se manifesta o fazer. Um dos grandes temas de hoje é a construção 

de uma nova racionalidade, motivada pelas diversas relações entre o sujeito,  



102

a cultura material e imaterial, o artifício e a natureza e os seus recursos finitos; 

uma nova racionalidade que consiga integrar o equilíbrio entre o que é da 

natureza e o que é da invenção e da inovação. Os estudos em design investem 

na aproximação ao design por via da reflexão crítica, em ordem ao esclare-

cimento da sua identidade epistemológica e natureza ontológica. Quer no 

domínio da conceptualização, quer no domínio da interpretação da expe-

rienciação, a fundamentação ontológica do design tem um vasto caminho a 

percorrer, harmonizando as vias de recorte mais tecnológico-funcionalista 

com as vias mais estético-humanista. Assim, uma proposta de reflexão da 

investigação em design a partir das relações da filosofia fenomenológica e do 

design não pode ignorar a filosofia que, desde a sua origem, é tomada como 

matriz de conhecimento na cultura ocidental, mesmo quando o processo 

emancipatório, justificado pela unidade de um saber cada vez mais especia-

lizado, exige a definição de um campo epistemológico próprio.

A origem da disciplina do design tem diferentes enquadramentos, quer se 

trate das suas relações com os parceiros mais directos como o artesanato, a enge-

nharia, a arte, quer se trate de uma perspectiva interpretativa mais ontológica, 

mais semântica, mais estruturalista, mais fenomenológica. O design e o pensa-

mento do design estabelecem uma relação cuja natureza participa no desenvol-

vimento da cultura do design, enquanto agente de globalização e de referente de 

identidades regionais e enquanto interveniente na emergência de paradigmas 

que possam integrar a diversidade das referências culturais. Que parcerias se 

podem estabelecer entre o pensamento revelador de conteúdos pelo discurso, 

pelo argumento, pelo conceito (a filosofia dá consistência a acontecimentos com 

os seus conceitos – Deleuze e Guattari, 19991: 193) e o pensamento materializado 

em artefactos culturais, portadores de tempo e de conteúdos de experiência?

Consideremos três modos-padrão de enquadrar as relações entre o design 

e a filosofia (fenomenologia):

	· apropriação circunstancial do saber filosófico pelo discurso em design, 

de modo desconexo, parcelar, desgarrado. A filosofia é abordada como 

ornamento e como instrumento;



103

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

	· apropriação conceptual do saber filosófico, no sentido de dar consistência 

epistemológica ao discurso em design (o que contraria a tese tudo é 

design), do mesmo modo que outros domínios do conhecimento recorrem 

aos padrões de pensamento de um modelo filosófico para encontrarem 

a delimitação do seu território conceptual. A filosofia é filosofia de;  

neste caso é filosofia do design;

	· apropriação originária do saber filosófico no sentido de dar consistência 

ontológica ao design, o que significa conduzir o design para além da sua 

delimitação disciplinar, epistemológica, também práxica e pragmática, 

ou seja, colocando o design do lado da interrogação sobre o destino do 

indivíduo como ser-aí no mundo (mundo da natureza, da cultura, do 

artifício, da alteridade, da autoridade, da liberdade). Uma perspectiva 

nova oferece-se ao pensamento, à qual poderemos referir-nos como 

design da filosofia de que a fenomenologia do design é parte constituinte.

O interesse em estabelecer as bases teóricas para definir o design como uma 

disciplina de estudo coerente com um corpo teórico consistente, tem sido persis-

tente desde há várias décadas. Nigel Cross assinala no Prefácio de Designerly 

Ways of Knowing o texto de Bruce Archer como a primeira contribuição explícita 

para esse propósito publicada no primeiro número da serie de Design Studies 

dedicada ao “Design as a Discipline” em 1979. Em 2002 a Design Studies 

publica um novo número especial organizado por Per Galle dedicado ao tema 

“Philosophy of Design Research”. Destaco o texto que Terence Love escreveu 

para esse número intitulado Constructing a Coherent Cross-Disciplinary 

Body of Theory about Designing and Designs: Some Philosophical Issues.  

O artigo de Love tinha como objectivo 

“some of the philosophical problems associated with building a 

unified and coherent cross-disciplinary body of knowledge and theory 

associated with designing and designs. The paper identifies issues that a  

cross-disciplinary unified body of knowledge would be expected to address.  



104

It describes general criteria for improving the definitions of concepts 

and theories, and outlines relationships and boundaries between design 

research and other disciplines for nine areas of theory”

(Love, 2002: 345)

Jane Forsay em Aesthetics of Design (2013) pretende, através de uma pers-

pectiva filosófica, que o domínio da estética da filosofia inclua o design 

como disciplina dos objectos da vida quotidiana, distinguindo-a da arte e do 

artesanato. O juízo kantiano sobre o belo é, segundo, Forsay, um modelo para 

debater o juízo estético em design.

Com efeito, a estética das coisas quotidianas tem recebido um interesse 

crescente também pela disciplina do design.

Yuriko Saito refere-se a esse tema no artigo “Aesthetics of the Everyday” de 

2015 (https://plato.stanford.edu/entries/aesthetics-of-everyday/) propondo 

uma revisão de literatura no capítulo “Recent History”. É relevante citar Saito 

quando afirma que: 

“The first author work with the specific title Everyday Aesthetics, 

accompanied by the subtitle Prosaics, the Play of Culture and Social 

Identities, was written by Katja Mandoki and published in 2007. She offers 

an extensive critique of the prevailing Western aesthetic discourse burdened 

by what she characterizes as “fetishes” regarding art and beauty, as well as 

a detailed semiotic analysis of aesthetics involved in areas ranging from 

religion and education to family and medicine. Almost immediately after 

the publication of Mandoki’s book, Yuriko Saito’s Everyday Aesthetics was 

published. Mandoki’s and Saito’s works, both featuring the title Everyday 

Aesthetics, together secured the place of everyday aesthetics as a sub-discipline 

of aesthetics. With the publication of Thomas Leddy’s The Extraordinary in 

the Ordinary: the Aesthetics of Everyday Life (2012), the discourse of everyday 

aesthetics became firmly established.” 

(https://plato.stanford.edu/entries/ aesthetics-of-everyday/)



105

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

Já Ken Friedman e Erik Stolterman editores da colecção Design Thinking, 

Design Theory iniciada em 2011 e publicada pelo MIT Press argumentam 

de um modo mais explicitamente abrangente sobre a natureza do design.  

Para Friedman e Stolterman o design não é um modo abstracto de traba-

lhar e, portanto, o processo do design assume formas concretas enquanto  

“industrial design, graphic design, textile design, furniture design, informa-

tion design, process design, product design, interaction design, transporta-

tion design, educational design, systems design, urban design, design leader-

ship, and design management, as well as architecture, engineering, informa-

tion technology, and computer science. (Friedman e Stolterman, 2013: X).  

Porém, se essas formas têm distintas tradições, métodos e vocabulários 

também enfrentam contemporaneamente desafios comuns, porque a 

profissão de designer é simultaneamente: “1. Act on the physical world;  

2. Address human needs; 3. Generate built environment”. (2013: X).

Estes desafios comuns requerem novas abordagens de investigação e de 

enquadramento teórico para enfrentar os problemas com que actualmente 

nos defrontamos. A fenomenologia do design deve dar a sua contribuição. 

A fenomenologia do design convoca os sentidos, a experiência do indivíduo 

como Dasein (ser aí, ser de experiências) na relação com os artefactos,  

os dispositivos, os serviços, os ambientes, as atmosferas como modo de pensar, 

interpretar e divulgar o design, sendo que o conhecimento resultante da inves-

tigação em design é também um modo de fazer design. De acordo com Richard 

Buchanan a cultura material e imaterial, isto é, a cultura do artifício deve 

existir para servir o ser humano e a realização dos seus propósitos colectivos e 

individuais (Buchanan in Margolin e Buchanan, 1995: 3-20).





107

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

6. O Espaço Habitado

6.1. projectar atmosferas

O lugar é multisensorial e, portanto, um domínio particular para a  

fenomenologia do design.

Na actualidade, o conceito de atmosfera e espaço habitado é debatido pelo 

recurso à filosofia fenomenológica, ao pensamento de filósofos contemporâneos  

como Gernot Böhme e aos textos de pensadores com experiência pessoal na 

prática projectual do design que escreveram sobre o tema. Para K. Michael Hays,  

professor na Harvard Graduate School of Design: 

“the architecture of atmosphere (…) seeks to be a direct stimulation of 

the sense organs, shunting around critical consciousness altogether 

which makes writing about it all the more imperative. But writing the 

new architecture means writing with the body as much as the mind, 

apprehending the atmospheric and the ecological as feeling and affect as 

well as thought (…).”

(Hays in Sykes, 2010: 472)

Steven Holl que tem desenvolvido esclarecedora reflexão no âmbito da 

relação entre a fenomenologia e a criaçãos de espaços escreve que: 



108

“When we sit at a desk in a room by a window, the distant view, light 

from the window, floor material, wood of the desk, and eraser in hand 

begin to merge perceptually. This overlap of foreground, middle ground, 

and distant view is a critical issue in the creation of architectural space. 

We must consider space, light, colour, geometry, detail, and material as 

an experiential continuum. Though we can disassemble these elements 

and study them individually during the design process, they merge in the 

final condition, and ultimately we cannot readily break perception into 

a simple collection of geometries, activities and sensation. 

(Holl et al. 2008: 45)

A consciência fenomenológica é sensível ao carácter global do espaço e 

depois aos seus detalhes. Juhani Pallasmaa refere as conclusões do seminário 

Architecture and Neuroscience organizado em Helsinki em Junho de 2013 

revelando que 

“that our perception and understanding does not process from details 

towards entity but the other way around: from entity to details. This is 

an essential aspect of atmosphere: it is an immediate experience of the 

whole, the entity, and only later can one distinguish the details that are 

part of it.”

(Havik e Tielens, 2013: 37)

O filósofo Gernot Böhme no capítulo Synästhesien (Synesthesia) desen-

volve um discurso fenomenológico-estético sobre a natureza, particu-

larmente a paisagem, no qual o conceito de atmosfera é descrito como 

o ambiente total de um espaço que impressiona em primeiro lugar 

os sentidos:

“Only with this background, i.e. in this atmosphere is possible to 

distinguish details. Things will be recognised, colours distinguished, 



109

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

scents identified. Important is that each detail will be in a way tinted by 

the atmosphere. 

(Böhme, 1997: 95)

Steven Holl, investigando as experiências da percepção em conexão com 

as decisões arquitectónicas no âmbito da “fenomenologia da arquitectura” 

(Holl, Pallasmaa, Pérez-Gómez, 2008) recolhe de Merleau-Ponty o conceito 

da realidade “entre-deux”: “ground on which it is universally possible to bring 

things together” (Holl, Pallasmaa, Pérez-Gómez, 2008: 45). Holl considera 

que a experiência perceptiva é aquela na qual os elementos arquitectónicos 

(espaço, luz, detalhe, material, volume, forma, proporção…) se fundem com a 

compreensão do espaço como um todo de um modo global. Assim, a discussão 

do conceito de atmosfera faz todo o sentido na relação com a percepção do 

espaço de interiores. Atmosfera refere-se às qualidades sensoriais que o 

espaço expande e cada espaço é um convite à sua percepção e eventualmente 

à sua fruição. No capítulo “Atmosphere as the subject matter of Architecture”, 

Böhme distingue entre a “physicality of the things and their existence in the 

space” (2005: 402) porque a espacialidade das coisas só pode ser percebida 

por indivíduos no espaço “through physical presence” (2005: 402). Não há 

nenhuma representação do espaço (fotografias, filmes, literature) que possa 

substituir a experiência individual.

“We sense what kind of space surrounds us. We sense its atmosphere. That 

affects the perception of architecture. If it is true that architecture shapes space, 

then one must move about in these spaces in order to evaluate them. We must 

be physically present. (…) the decisive experience takes place only when we 

take part through our presence in the space formed or created by architecture. 

(Böhme, 2005: 402)

Mas como projectar atmosferas? E uma específica atmosfera? Segundo 

Böhme, o designer/o projectista tem consciência da importância da  



110

qualidade atmosférica dos espaços. Em “Die produktion von Atmosphären 

in der Architektur” (A Produção de Atmosferas em Arquitectura) o filósofo 

advoga que o projectista através 

“the sensitive parameters that he chooses, colours, surfaces, line framing 

and the arrangements and constellations that he creates are at the same 

time the physiognomy from where arises an atmosphere.”

(Böhme, 1997: 97)

Esta relação do detalhe e da unidade do espaço que caracteriza o processo 

do design em que cada elemento trabalha em conjunto para criar o espaço 

em cuja materialidade e forma convida o indivíduo a relacionar-se com ele 

através dos seus sentidos e atribuindo-lhe significado, aplica-se ao design de 

ambiente de muitos e diferenciados espaços interiores. Relembro a questão 

de Zumthor perante o café de estudantes da residência de Hans Baumgartner 

em Clausiusstrasse, em Zurique, construida nos anos 30: 

“May I project something with that atmosphere, with that density,  

with that tone? (…) How?”

(Zumthor 2006b: 5)

O arquitecto sumariza nove princípios no seu livro Thinking Arquitecture, 

acentuando que o processo de design depende da conexão entre critérios 

objectivos e racionais com intenções e sentimentos sobre o específico espaço 

que o designer quer projectar. A consonância de materiais (como é que os 

materiais reagem uns com os outros), o som do espaço, a temperatura do espaço  

(em diálogo com a temperatura do corpo e do espaço exterior), os graus de  

intimidade que se definem baseados na proximidade e na distância,  

no tamanho, na proporção do edifício com os objectos e o indivíduo, a luz,  

a sombra e o consequente efeito sobre as superfícies e os materiais, os objectos 

que rodeiam o indivíduo…todos estes parâmetros devem ser considerados  



111

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

pelo designer e as decisões que forem tomadas em relação a eles fazem o espaço 

funcionar como um grande instrumento, afirma Zumthor.

Cada um destes parâmetros merece por si mesmo, uma atenção detalhada 

que será concedida nas aulas. Sugiro como exemplo o parâmetro da luz e 

da sombra e os seus efeitos na criação de atmosferas e faço-o por via do 

pensamento de Louis Kahn para quem esse parâmetro tinha uma impor-

tância expressiva única. Na obra Beginnings. Louis I. Kahn’s Philosophy of 

Architecture, a sua filha Alexandra Tyng escreve que:

“His reaction against the International Style’s dry, analytical approach 

to architecture prompted him to say that feeling was a more important 

process than thinking in the design of buildings. (…) By feeling,  

Kahn meant the instinctual, intangible side of his mental processes. 

(…) Although Kahn considered feeling the source of all ideas, he had 

also learned the value of thinking rationally, of putting his ideas into 

cohesive order. Thinking was to Kahn an academic process useful for the 

disciplining of his creative drive. What Kahn called thinking is the ability 

to stand back from an idea and evaluate it objectively.”

(Tyng, 1984: 27)

Para Kahh, o sentimento e o pensamento eram igualmente importantes 

para o processo criativo do design e tinham igual peso na exploração das 

possibilidades de transformar ideias em formas. Nas sua próprias palavras: 

“But some people always separate feeling from thinking and build their 

solution around thinking only. That is why the creative mind cannot 

accept the separation categorically of the nature of space-order-design, 

and rightfully so because feeling embodies all at once intuitively”. 

(Kahn in Tyng, 1984: 64)



112

O laço inseparável que Louis Kahn viu entre sentimento e pensamento no 

processo criativo abriga o seu pensamento sobre luz como um elemento 

fundamental para materializar o espaço. Para Kahn a luz natural é a luz que 

interessa na arquitectura. Afirma ele que: 

“A space can never reach its place in architecture without natural light.  

(…) The structure is a design in light. The vault, the dome, the arch, the column  

are structures related to the character of light. Natural light gives mood to 

space by the nuances of light in the time of the day and the seasons of the 

year as it enters and modifies the space”. 

(Kahn in Tyng, 1984: 162)

Para o arquitecto as nuances da luz natural desenham a atmosfera de um 

espaço enquanto interagem com os elementos da estrutura arquitectónica.  

Acrescento ainda que, nessa interacção, os parâmetros definidos por 

Zumthor potenciam plasticidade criativa e adequação de propósito.

Kahn integra a sua teoria sobre luz e arquitectura num discurso poético 

descrevendo a aproximação metafórica da luz e da música, afirmando que 

a atmosfera de um espaço é como uma composição musical formada por 

“notas de luz” (Tyng, 1984: 130) e de silêncio, um conceito que o arqui-

tecto articula com espiritualidade, inspiração e necessidade ontológica.  

Recordo Juhani Pallasmaa e o seu pensamento sobre a arquitectura que 

deve criar o silêncio, uma das sensações mais perdidas no mundo actual tão 

barulhento e cacofónico. 

“Great architecture also evokes silence. Experiencing a building is not 

only a matter of looking at its spaces, forms and surfaces – it is also a 

matter of listening to its characteristics, unique silence. (…) The task of 

architecture is to create, maintain and protect silence”. 

(Pallasmaa, 2005: 305)



113

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

Voltando a Kahn. Em 12 de Fevereiro de 1969, o arquitecto-filósofo dá na 

Escola de Arquitectura do Instituto de Tecnologia de Zurique a famosa lição 

Silêncio e Luz, explanando a sua concepção espiritual da arquitectura e da 

experiência perceptiva dos espaços. Louis Kahn elogia o poder da luz enquanto 

arquitecto e filósofo, mas também o poder da sombra como uma parte natural da 

luz a que pertence a escuridão e o silêncio. Projectos seus como o Salk Institute 

(1959), Exeter Library (1965), Indian Institute of Management (1962-1974)  

evocam a harmonia entre a luz natural e a sombra natural e elementos 

arquitectónicos como o design de aberturas, vazios, superfícies, texturas.  

De uma outra fonte, em In Praise of Shadows, o japonês Junichiro Tanizaki 

explora outra forma de moldar o espaço através das sombras. Na estética tradi-

cional japonesa, a subtileza das sombras é uma aliada da beleza e um elemento 

chave para revelar o significado da opacidade dos materiais, a cor natural das 

paredes, o reflexo dos objectos, o silêncio e a penumbra dos espaços interiores.

Atmosfera é o resultado que evoca os vários semblantes da experiência 

perceptiva. Atmosfera é uma construção a partir da combinação e sinestesia 

das qualidades estéticas (sensoriais) das coisas que “aparecem” na relação 

sujeito-objecto.

Christian Schittich num texto muito vivo e claro sobre design de interiores 

argumenta que interior:

“is where people dwell – for living and working, for prayer, shopping 

or leisure activities. Interiors can be hermetically closed off from 

outside, relinquishing all connections to the outside; they can even be 

subterranean. But they can open towards the outside and transition 

smoothly into the exterior space.” 

(Schittich, 2002: 9)

No capítulo “Space, Light and Material: Concepts for Interior Design”,  

o autor apresenta um vasto espectro de conceitos para interiores quer 

sejam espaços domésticos, sagrados, comerciais, gastronómicos, escritórios,  



114

culturais, de transporte… mostrando que cada solução de design garante uma 

atmosfera específica e singular que se oferece à experiência do seu usuário.  

Tendo centrado o seu estudo em três conceitos básicos – espaço, luz e  

materialidade – Schittich examina o papel do designer enquanto criador de 

ambientes distintos (specific moods como lhes chama na página 12 da obra 

citada) que se caracterizam desde escolhas mais convencionais e previsíveis até às 

mais sofisticadas, experimentais ou extravagantes. Com efeito, o vasto mundo do 

desenho de interiores oferece-se como uma oportunidade ao design para explorar 

soluções para a vida de todos os dias e propor escolhas capazes de trazer o extraor-

dinário para o quotidiano comum. O desenvolvimento de ideias para o design 

de interiores exige a integração de parâmetros de ordem funcional, emocional, 

estética, económica, ecológica, técnica que constituem um desafio complexo para  

o designer. O espaço interior é também o espaço da consciência do corpo,  

da mente e do espírito. Que propostas pretende o design oferecer no plano do 

desenho de interiores na constelação das grandes questões dos dias actuais?  

O design de interiores exprimem um tempo e época, diferindo do passado.  

Por outro lado, o design visionário inclui um design de interiores, igualmente 

visionário, que não adere apenas a princípios já testados, mas que continua 

a experimentar para além dos limites. Espaços autênticos comunicam credi-

bilidade, projectam emoções no espaço, estimulam motivos e interesse, sem 

se perderem em exercícios de estilo pretensiosos e confusos. Um domínio  

particularmente delicado para desenhar é o espaço perceptivo da casa enquanto 

espaço habitado e doméstico. A casa é muito mais do que o extenso e diferen-

ciado domínio de produtos que apelam ao design industrial e gráfico: mobilia, 

iluminária, cerâmica, vidro, texteis, embalagens, electrodomésticos, multimédia, 

domótica… A casa é o lugar do sujeito que é existência no tempo.

6.2. projectar cenários do habitar

A história da casa é indissociável da história da humanidade e uma herme-

nêutica do espaço doméstico é uma fonte de conhecimento da história,  



115

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

da sociedade, da cultura, do comportamento, de usos, costumes, hábitos, 

expectativas, da confluência do antigo e do novo e demais dimensões da 

condição humana. A casa é abrigo, protecção física e mental, representação de 

ideias, de identidade, de conformação, de rituais, de conflitos, de contradições, 

de poder… uma vez que é espaço individual, de solidão mas também familiar  

e de socialização. Porém, a socialização em casa é diferente da do espaço 

público, associada que está ao sentimento de espaço privado e de intimidade.  

A casa é, idealmente, o território em que se recupera de todos os desgastes, 

oferece descanso, conforto, paz e liberdade. É um lugar com forte componente 

simbólica, afectiva e emocional que manifesta experiências autobiográficas de 

que o “arranjo” das coisas e outras facilidades práticas são apenas uma expressão.  

A casa é muito mais do que um cenário físico funcionalizado. Idealmente,  

a casa é uma “obra de arte total” (Gesamtkunstwerk) para a existência do indi-

víduo que nela habita e a domesticidade um espaço versátil de representação e 

experiência que agrega passado, presente e futuro. A matriz deste critério para a 

epistemologia do design, sendo necessariamente histórica, teórica e crítica esti-

mula uma hermenêutica dos objectos numa perspectiva diacrónica e sincrónica.

Sobre a experiência quotidiana do habitar, Maurizio Vitta afirma que é 

uma experiência parceira da situação existencial do indivíduo que, através 

dela, toma consciência de uma vitalidade que é espaço, tempo e identidade. 

A partir do interesse por uma indagação sistemática sobre a estética da 

experiência quotidiana, Vitta em Dell’Abitare (2008) faz uma reflexão sobre 

a experiência de habitar através de quatro temas catalizadores – corpos, 

espaços, objectos, imagens – caracterizados como as figuras protagonistas 

da natureza de habitar. Corpos trata do protagonista principal da circuns-

tância do “habitar” – o habitante – e das modalidades que se criam entre ele e  

os espaços que habita. Espaços aborda os ambientes, territórios, atmosferas 

que se constroem, desenvolvem, organizam e transformam na dialéctica 

temporal do habitar. Objectos interpreta significados, formas e funções 

que as coisas assumem dentro dos espaços habitados. Imagens discute a  

iconografia do habitar e as diversas percepções que os espaços habitados 



116

adquirem, enquanto representantes de uma singularidade individual.  

Vitta clarifica que habitar é a apropriação de um espaço impessoal que o 

“habitante” vai tornando pessoal, através de marcas e traços quotidianos.

“Lo spazio architettonico è, come si sa, uno spazio doppio. Nella sua 

perimetrazione recinge, circoscrive, trattiene; nella sua estensione accoglie, 

ospita, contiene. In questa duplicità esso si presenta però come spazio 

neutro, nel quale l’abitare, anche quando costituisce il tema progettuale 

primario, è pensato come pura possibilità: la sua vuota cavità definisce 

semplicemente un interno, in cui si può solo intuire la potenziale interiorità 

che fonda l’esperienza dell’abitare. Perché lo spazio architettonico divenga 

spazio abitativo, occorre superare la sua semplice configurazione fisica, 

svillupare l’intuizione in una precisa volontà, assumere il “trattenere” e il 

“contenere” come punto di partenza per un programma operativo destinato 

a comporli in abitazione”.

(Vitta, 2008: 203)

Com o tempo, o “habitante” torna o espaço cada vez mais intensamente habi-

tado. Habitar é um fenómeno diário, cumulativo e único de que os objectos 

fazem parte constituinte.

No artigo “Homes from Home: Memories and Projections” (Cieraad, 2010), 

a autora mostra como personalizar a casa é um fenómeno que acompanha 

a vida dos indivíduos nos diferentes momentos da sua vida. A casa dos pais 

(a casa da infância), a casa em que se começa a viver sozinho e depois even-

tualmente com alguém, a casa depois do divórcio, ou qualquer outra situação 

em que é preciso refazer o lugar em que se mora…são uma concentração  

de coisas e de práticas relacionadas com elas, que são ao mesmo tempo um 

reduto de emoções e de sentimentos. 

“Reinventing home is an ongoing process of linking the present to the 

past and the future. It entails not only remembering past homes but also 



117

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

projecting future homes. Away from home, whether travelling, migrating 

or living in lodgings, one becomes more aware of the meaning of the home 

one has left behind, temporarily or for good.”

(Cieraad, 2010: 99)

A referência clássica à casa como espaço de memórias de experiências 

pessoais é Gaston Bachelard com a obra La Poétique de l’Espace (1958).  

A casa é o refúgio primordial para as memórias mais íntimas e, particular-

mente, a casa da infância contém as mais primitivas imagens, memórias e 

sonhos. Sem uma casa, o indivíduo é um ser descontínuo, feito de fragmentos 

e de contingências. Habitar um espaço, sentir-se em casa é estar contido 

num contexto simbólico no qual a relação com os objectos têm uma priori-

dade fundamental, porque os objectos evocam imagens, sensações, emoções  

e sentimentos que dão continuidade à biografia individual e que permitem 

dizer eu.

Mario Praz estende a importância da casa à vida e, precisamente,  

dá o titulo de La Casa della Vita (1958) à obra em que faz uma visita guiada 

ao seu apartamento em Roma, onde cada objecto tem uma história associada 

à vida do coleccionador e contém, em si mesmo, uma história. Neste livro a 

explicação da casa é, simultaneamente, a explicação de cada objecto, do lugar 

de onde veio, da época que evoca e a explicação do autor a si próprio e ao leitor.

Iñaki Ábalos propõe uma leitura filosófica de arquétipos de casas 

enquanto representação de relações entre “modos de viver (…) formas da 

casa, modos de projectá-la e de habitá-la” (Ábalos, 2009: 9). Cada capítulo  

é a reflexão sobre a idealização de uma casa, não tanto do ponto de 

vista técnico, mas do ponto de vista da cultura doméstica e do modo de 

se apropriar de um espaço. Os capítulos estão assinalados do seguinte 

modo: 1. A casa de Zaratustra; 2. Heidegger no seu refúgio: a casa exis-

tencialista; 3. A máquina para habitar de Jacques Tati: a casa positivista;  

4. Picasso em férias: a casa fenomenológica; 5. Warhol na Factory: 

das comunidades freudo-marxista ao loft de Nova York; 6. Cabanas,  



118

parasitas e nómadas: a desconstrução da casa; 7. Bigger splash: a casa do 

pragmatismo. Este livro, diz o autor, “pretende estimularo prazer de projectar 

e habitar intensamente: para propiciar o aparecimento daquela casa que 

ainda não existe”. (Ábalos, 2009: 13).

A construção do habitar envolve o design em subtis cenários emocionais 

e existenciais que superam o aspecto da utilidade ou de mero formalismo 

estético das coisas. Habitar é um fenómeno da experiência.

No ensaio “From Doorstep to Living Room” escrito por Alvar Aalto em 1926,  

o arquitecto aborda a relação do indivíduo com a casa de uma maneira 

profundamente existencial: 

“Your home should purposely show up some weakness of yours. This may  

seem to be a field in which the architect’s authority ceases, but no 

architectural creation is complete without some such trait; it will not be 

alive. This trait can be compared to the need for a particularly subtle kind 

of humour to expose one’s won weaknesses” 

(citado por Pallasmaa in Jetsonen J. and Jetsonen S., 2011: 14)

Aalto integra a sua tolerância pela fraqueza humana como uma condição da 

vida que não é perfeita, mas um processo de transformação: 

“Nothing that lives is, or can be rigidly perfect: part of it is decaying,  

part nascent… And in all things that live there are certain inequalities 

and deficiencies, which are not only signs of life but sources of beauty.”

(citado por Pallasmaa, 2011: 14)

Esta posição do arquitecto finlandês aponta para um tema fundamental da 

experiência do habitar enquanto fenómeno subjectivo, oposto a um projecto 

demasiado controlador e definitivo. De que modo os objectos que integram 

o espaço da domesticidade podem fazer parte da projecção da liberdade do 

indivíduo ou fazer parte de um compromisso ideológico?



119

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

No artigo Impossible Totality and Domesticity: Designed interiors as 

monsters, escrito em co-autoria com Peter Aschenbach (2013) discutimos o 

argumento de que o design deve escapar de qualquer intenção, miragem ou 

desejo de totalidade: 

“Ancient cosmologies order place from the familiar (home) to the beyond 

(divine). To approach the divine exceeds human capacity and is thus 

monstrous. Literary morality tales warn us of the hybris of our quest for 

perfection; contemporary design offers similar examples: uninhabitable 

minimalism; pastoral landscape simulacra; the unheimlich Modern; 

anxious and oppressive transparency. The article presents three cases 

of unbecoming monsters: Nathaniel Hawthorne, John Pawson, and the 

claim for perfection; Narcissus, Marie Antoinette, and the reflexive gaze; 

Mary Shelley, Mies van der Rohe, and the Belgian Blue. Each exemplifies 

an overreach in design that abandons the domestic and whose resulting 

unheimlichkeit provokes an uncanny reaction.”

(Pombo & Aschenbach, 2013: 20)

Voltando ao mundo de Alvar Aalto encontramos, já em 1935, na lição inti-

tulada “Rationalism and Man”, uma reprovação do arquitecto pelo ideário 

funcionalista que se resume em afirmações como “objects that can rightly 

be called rational often suffer from flagrant inhumanity” e que “formalism 

is inhuman to the highest degree.” (citado por Pallasmaa in Jetsonen J.  

e Jetsonen S., 2011: 15-16).

Esta declaração de Aalto é um afastamento das texturas brancas, das super-

fícies frias do aço e do vidro, da geometria das formas, da pureza higiénica  

do minimalismo e, principalmente, da recusa tecno-racional e a histórica  

dos espaços e dos objectos. Aalto defendia a combinação de realismo e imagi-

nação, de raciocínio e intuição, a proximidade da natureza, a integração do 

vernacular, o prazer estético dos sentidos mas, acima de tudo, o ser capaz de 

“não perder a alma.”



120

No capítulo “Identity, Intimacy, and Domicile. Notes on the Phenomenology 

of Home” Juhani Pallasmaa discute as graves repercussões que tem para a 

sociedade abandonar o problema da casa.

“Many of us in the consumer world today are suffering from Homo Faber’s 

[referência ao livro Homo Faber de Max Frisch] alienation. We have become 

homeless in our culture of abundance. This new homelessness derives 

from our inability to fuse the self with the world. Homelessness becomes 

synonymous with detached solitude and a perpetual present tense.” 

(Pallasmaa, 2005: 112)

Na senda do que chama “the phenomenological approach to dwelling” (2005: 

125), o autor defende o argumento de que a casa e o espaço doméstico são 

essenciais “para reforçar o nosso sentido da realidade humana” (2005: 126). 

A construção do habitar e do espaço doméstico é um processo quotidiano em 

que o design participa e influencia directa e indirectamente. A casa é, afinal,  

o lugar do sujeito que é existência efémera no tempo.

Mensch und Raum (Ser Humano e Espaço) de Otto Bollnow, publi-

cado em 1963, é um texto paradigmático sobre a experiência humana do 

espaço em que o autor cruza o conhecimento da filosofia, da antroplogia,  

da arquitectura, da psicologia e do comportamento humano em geral. 

Para o estudo do espaço doméstico o texto Mensch und Raum do filósofo 

com influência da fenomenologia Otto Bollnow é um texto fundamental. 

Particularmente no capítulo III – Die Geborgenheit des Hauses (A Casa 

e o Sentimento de Protecção) – o significado ontológico e existencial da 

casa é apresentado com pormenor. O filósofo reflecte sobre a experiência 

do espaço da casa como expressão da cultura do habitar e da construção 

idiossincrática da vida de todos os dias, descrevendo o espaço doméstico em 

estreita relação com o comportamento e as necessidades primordiais do ser 

humano, contribuindo para uma antropologia do espaço da casa que merece 

ser redescoberto contemporaneamente.



121

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

Neste capítulo o filósofo discute, citando vários autores, o significado da 

casa e do habitar dando atenção ao fenómeno concreto dessa experiência 

de “estar em casa”, de habitar um espaço específico e não apenas de o usar.  

Por isso, postulando a qualidade antropológica do habitar, Bollnow argu-

menta a partir dos seguintes temas: “o significado da casa”; “o espaço 

sagrado”, “conforto”, “porta e janela”, “a cama”, “o acordar e o adormecer”. 

Seguir o seu pensamento é encontrar a complexidade da relação ser 

humano-casa transposta para a experiência polarizada em dois fenómenos  

complementares – o acordar e o deitar – como uma relação básica que, 

porém, diariamente deve ser reconstruida e preenchida. É esse fenómeno do 

aparentemente óbvio que desafia todo o processo de transformar a relação 

utilitária do espaço numa relação antropológica com sentido e valor.

Csikszentmihalyi e Rochberg-Halton em The Meaning of Things: 

Domestic Symbols and the Self (1981) desenvolvem uma investigação de 

implicação sociológica que integra um estudo empírico baseado em entre-

vistas a 315 pessoas pertencentes a 82 famílias moradoras em Chicago e 

Evenston (Illinois). Foi pedido às pessoas que dissessem quais os objectos 

especiais que tinham em casa e que explicassem porquê. Depois de analisar 

as respostas sobre o significado desses objectos, o autor conclui que em cada 

casa há uma “ecologia simbólica” que dá sentido à vida dos que habitam 

esses espaços. O indivíduo atribui um significado às coisas quando entra 

numa relação simbólica activa com elas, quando as coisas têm uma particular 

ressonância nas suas vidas e, geralmente, essa ressonância é do âmbito das 

emoções e dos sentimentos.

Numa síntese da experiência do indivíduo com o espaço doméstico,  

refiro 4 exemplos paradigmáticos: o quarto que permite protecção,  

privacidade e liberdade (Virginia Woolf ); a casa como interior doméstico 

que recebe as marcas da vida que flui (Mario Praz); a casa como guardiã 

primordial das memórias e imagens da infância (Gaston Bachelard) e  

a casa como espaço íntimo para pensar e experimentar a essência do  

fenómeno de habitar (Martin Heidegger).



122

Virginia Woolf em A Room of One’s Own (1929) demonstra que uma mulher 

para escrever precisa do seu espaço próprio, o seu próprio quarto e o seu 

dinheiro: “a woman must have money and a room of her own if she is to write 

fiction”. (Woolf, 1991: 2). Um quarto. A primeira associação com um quarto 

próprio é a privacidade individual. A privacidade está também relacionada 

com protecção. A ocupação de um quarto individual dá, segundo Woolf, a 

sensação de estar dentro, de estar defendido de perigos potenciaise, portanto, 

de sentir-se livre. A escritora examina as condições e limitações das mulheres 

que escreviam no passado e no tempo em que ela vive: 

“In the first place, to have a room of her own, let alone a quiet room or 

a sound-proof room, was out of the question, unless her parents were 

exceptionally rich or very noble.” 

(Woolf, 1991: 56)

Para além do tom feminista do ensaio de Woolf, é clara a argumentação pela 

exigência de um espaço a que se possa chamar “meu”.

Mario Praz em The House of Life (La Casa della Vita, 1958) guia o leitor 

através de uma visita ao seu apartamento em Roma, quarto a quarto,  

visita que é uma viagem pela sua autobiografia, memórias, sentimentos,  

amor pelas suas colecções de arte e pela sua sensibilidade por detalhes 

domésticos. O espaço doméstico é retratado através de cenários em que cada 

peça de mobiliário, objecto decorativo, carpete, espelho ou peça de arte tem 

um significado para o autor.

“From the ceiling of my telephone passage hangs a bronze chandelier in the 

form of three sirens joined together by their tails, each siren supporting two 

lights. The design of the chandelier is extremely fine, but alas, its quality 

is inferior, and if I tolerate an object in the house which is far later than 

the Empire period, even though it copies one of the models of that period, 

it is because it reminds me of a most noble chandelier of which this is but a 



123

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

degenerative derivative. This very fine chandelier hung in the shop of the 

London bookseller batsford in North Audley Street (…) and when I saw it I 

fell so deeply in love with it that, if it had been for sale, I would have done 

anything in the world to acquire it.” 

(Praz, 2010: 62-63)

Em La Poétique de l’Espace Gaston Bachelard explora a inspiração biográ-

fica do espaço doméstico e a experiência vivida da arquitectura, especifica-

mente a experiência da casa da infância e os diferentes lugares dessa casa:  

o sótão, a cave, os quartos e o respectivo mobiliário. Para Bachelard,  

acalentar as imagens primordiais da casa protectora devolve sensibilidade, 

intimidade, identidade: 

“We must therefore experience the primitiveness of refuge and, beyond 

situations that have been experienced, discover situations that have been 

dreamed; beyond positive recollections that are the material for a positive 

psychology, return to the field of the primitive images that had perhaps 

been centres of fixation for recollections left in our memories”. 

(Bachelard, 1994: 29-30)

Para o filósofo, a casa é a experiência mais intima de todos os espaços, em 

que cada espaço abriga uma memória particular da experiência. Perceber a 

casa é, portanto, perceber o ser humano e a sua habilidade para imaginar 

e sonhar. Bachelard ressalva a relevância dos sonhos, das memórias,  

dos pensamentos para definir identidade e felicidade, apelidando-os de 

experiências de rêverie. A casa da infância sendo o lugar primordial e 

primeiro universo subjectivo, o cenário da consciência inocente e, portanto,  

permanece nos arquivos da memória. Para além das memórias, a casa em 

que se nasceu é uma fisicalidade inscrita em cada um de nós. É um grupo de 

hábitos orgânicos. Depois de vinte anos, apesar de todas as outras escadas 

anónimas já utilizadas, seríamos capazes de recapturar os reflexos da 



124

“primeira escada”, não tropeçariamos naquele degrau especialmente elevado 

(Bachelard, 1994: 14-15). Mas também sabemos que não é sempre possível 

preservar fisicamente a casa da infância por muitas e variadíssimas razões.

O quarto exemplo a que me referia é a casa como um lugar para pensar. 

É o caso de uma casa simples, modesta, de pequena dimensão (também 

designada por cabana) de Heidegger habitada frequentemente por ele 

ao longo de quase cinco décadas, desde que foi construida em 1922.  

Adam Scharr descreve esta casa no livro Heidegger’s Hut (Scharr, 2006) 

dando conta dos laços de Heidegger com a cabana e a paisagem circundante.  

Temas como habitar, sentido do lugar, paisagem, pensar, corpo e senti-

mentos são filosoficamente pensados em livros escritos por Heidegger 

durante as suas estadias nesta casa. A cabana foi construida na Floresta 

Negra no sul da Alemanha, perto da aldeia de Todtnauberg, na cercânia 

de Freiburg. 

“The building surveys the landscape, sheltered and framed by trees. (…) 

The hut measures approximately six meters by seven. It is made largely 

of timber, framed and clad with timber shingels. (…) The hut’s external 

walls are painted gray. Windows, doors, and shutters are painted in 

bright colors. (…) Window transoms, mullions, and casements are a 

brilliant white. Their frames are canary yellow and architraves a deep 

blue. Hinged shutters are painted leaf green. The door is also green with 

a blue frame.” 

(Sharr, 2006: 22)

A cabana foi construida para ser um refúgio ocasional da vida ocupada da 

cidade e da academia. Porém, tornou-se o espaço íntimo de Heidegger, onde 

permaneceu muitas vezes sozinho, por longos periodos para pensar e escrever.

Em Construir Habitar Pensar (Bauen Wohnen Denken, 1951) Heidegger 

enfrenta o fenómeno de habitar e construir não 



125

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

“as an art or as a technique of construction; rather [tracing] building 

back into that domain to which everything that is belongs. We ask:  

1. What is it to dwell? 2. How does building belong to dwelling?”

(Heidegger, 1971: 143)

Para o filósofo, a qualidade do habitar questiona a qualidade do construir. 

Construir deveria responder às necessidades do ser humano (Da-sein) 

para habitar com qualidade, uma vez que habitar é essencial para viver.  

Habitar é juntar a terra, o céu, a humanidade e a espiritualidade (o divino).  

Em Bauen Wohnen Denken, Heidegger desenvolve um discurso à volta das 

raízes etimológicas da história da palavra “construir” (bauen) reflectindo sobre 

a sua conexão e impacto no habitar (wohnen). 

“Only if we are capable of dwelling, only then can we build. (…) “Dwelling, 

however, is the basic character of Being in keeping with which mortals 

exist. (…) Building and thinking are, each in its own way, inescapable for 

dwelling. The two however, are also, insufficient for dwelling so long as 

each busies itself with its own affairs in separation instead of listening 

to one another.” 

(Heidegger, 1971: 158)

A menção a textos heideggerianos como Bauen Wohnen Denken e 

Poeticamente o Homem Habita (Dichterich wohnt der Mensch, 1951) intro-

duzem-nos na complexidade da condição de habitar e na implícita e explícita 

conexão com o espaço doméstico e o seu design.

A experiência de habitar é, sem dúvida uma experiência de versatili-

dade parceira da condição de viver. Nesta linha de pensamento, cito um 

capítulo do texto clássico e eloquente da obra The Place of Houses (Moore, 

Allen e Lyndon, 1974) chamado The Three Orders. Nesta obra, os autores 

defendem em reflexões ilustradas com exemplos concretos de arquitectura,  

com a análise de parâmetros da construção arquitectónica e argumentos 



126

sobre os espaços domésticos e o fenómeno do habitar como o projecto de 

qualidade deve dar lugar à expressão da individualidade e estar compro-

metido com a referência ao sentido do lugar (genius loci). Estas três ordens 

são “a ordem dos quartos” (the order of rooms), “a ordem das máquinas”  

(the order of machines), “a ordem dos sonhos” (the order of dreams)  

que colaboram no fenómeno do habitar, mas que dependem do protago-

nista principal que é o seu habitante. A ordem dos quartos é descrita como  

“unspecific space” (1974: 82) na medida que só ganha sentido através da 

acção humana que neles se desenrola, providenciando no entanto “genera-

lized opportunities for things to happen, and they allow usto do and to be 

what we will” (1974: 82). A ordem das máquinas tem uma autonomia própria,  

mas a sua existência e especificidades não é neutra para o indivíduo que habita 

a casa, embora os autores distingam dois grupos na ordem das máquinas: 

“those which are self-operating and those which require people to operate 

or use them. In the first group are furnaces, air-conditioners, and water 

heaters, machines which once adjusted perform their services nearly 

by themselves and they need attention from us only for occasional 

maintenance, or when they break down. In the second group are machines 

which we confront directly. They assist us in a multitude of ways, helping 

us perform specific and often regular domestic activities”.

(1974: 108)

A ordem em que culminam as ordens anteriores é aquela mais radicalmente 

pessoal e humana: os sonhos. Os autores encontram uma expressão real-

mente esclarecedora do que permite uma casa chamando-lhe “embodied 

aspirations” (1974: 124), considerando que “dreams which accompany 

all human actions should be nurtered by the places in which people live”  

(1974: 124), porque a casa serve o sonho (the house serves the dream, 1974: 139).  

E ainda uma citação mais referente à capacidade diferenciadora do habitante 

inventar o seu lugar: 



127

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

“to extend your imaginative life into the everyday, the place that you live 

in should allow for the everyday to become exceptional. It should lead your 

mind to multiple associations.”.

(1974: 140)

Para os dias de hoje e de amanhã, a matriz de Branzi a que já me referi reco-

nhece ao design a possibilidade de harmonizar essas três ordens sem que 

o autor italiano mencione explicitamente essa terminologia. Para Andrea 

Branzi o design tem a facilidade de penetrar no que ele chama de “intersticios 

do universo doméstico “através de “micro-projectos” e “sub-sistemas” que pelo 

seu carácter dinâmico, transferível, adaptável permitem dar uma qualidade 

à vida quotidiana, na casa e na cidade, personalizando o espaço do mundo 

construido (Branzi, 2010: 19). O designer relembra o conceito de “mental 

maps” (The Image of the City, 1960) do urbanista americano Kevin Lynch 

para justificar que nos cenários urbanos, o indivíduo que os percorre e utiliza 

lembra-se afinal de subsistemas como a paragem de autocarro, os semáforos, 

a publicidade exposta numa parede, num “outdoor”, janelas e fachadas… 

isto é, referências que parecem secundárias na arquitectura da cidade.  

O design projecta e gere este “universo molecular” (Branzi, 2010: 209)  

e, portanto, participa também da qualidade (ou não) desta realidade em maior 

escala para além da do espaço doméstico em que o indivíduo participa, utiliza, 

frequenta e vive. Já em 2006 com a obra Modernità Debole e Diffusa. Il Mondo 

del Progetto all’inizio del XXI Secolo, Branzi discute a arquitectura, a cidade, 

os espaços interiores e os objectos para um tempo que também ele concorda 

em chamar de realidade débil, frágil, relembrando o conceito de pensa-

mento débil formulado por Gianni Vattimo nos anos oitenta. Esta realidade  

é diferente das grandes sínteses e sistemas do passado, mas para Branzi o 

conceito de debilidade não é conotado com “valore negativo di inefficienza o 

di incapacità (…) [mas antes] indica un processo particolare di modificazione 

e conoscenza che segue logiche naturali, non geometriche, processi diffusi 

e concentrati, strategie reversibili e auto-equilibranti” (Branzi, 2006: 14).



128

Branzi contribui uma reflexão hermenêutica lúcida e visionária para a cultura 

do projecto como manifestação de um pensamento projectante para uma 

realidade pós-ambientalista, mais habitável e mais bela, mas também mais 

exploratória e desejadamente mais próxima da “constituição ontológica” de 

que fala Peter Sloterdijk.

A última vez que ouvi Andrea Branzi fazer uma comunicação em público foi 

no congresso Nomadic Interiors, que teve lugar no Politecnico di Milano a 21 e 22 

de Maio de 2015. Num discurso desassombrado e livre, Branzi defendeu a neces-

sidade de um novo renascimento no qual o design deve activamente participar.  

O mundo actual tem de olhar para os grandes temas antropológicos que são 

a vida (Eros) e a morte (Thanatos) e colocar de novo o ser humano no centro 

das suas decisões. O projecto em design deve afrontar essas questões maiores 

que Branzi no congresso em Milão enumerou como sendo quatro: dell’amore, 

della morte, della psiche, della historia. O design deve olhar para a sua história 

e integrá-la nas “grandes narrativas” de que faz parte. Assim, por exemplo, um 

objecto não é um mero utensílio, continua Branzi. Um objecto pertence a uma 

tradição, a uma história, entra “noutras narrativas”. E essas narrativas são a 

natureza, a vida e dimensões como o sonho, o desespero, a angústia, a beleza. 

Colocar a pessoa no centro dos temas do design é um grande desafio para o 

nosso tempo, concluía Branzi na linha do pensamento que tem desenvolvido 

nas últimas décadas da sua carreira de designer, teórico e professor de design. 

(Branzi: 2013, Branzi: 2010; Branzi: 2006).

Olhar para o mundo interrogando a possibilidade de um segundo 

Renascimento é, com efeito, um grande desafio que não atinge apenas o 

design. Porém, deverá o design colocar-se de fora dessa pergunta?



129

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

7. Referências Bibliográficas

Ábalos, I. (2009). Il BuonAbitare. Pensare le Case della Modernità [La buena vida: visita 
guiada a las casas de la modernidad, 2000]. Milano: Marinotti Edizioni.

Aicher, O. (1994). El Mundo como Proyecto (Die Welt als Entwurf, 1991). Barcelona: GG.

Ambrose G., Harris, P. (2010). Design Thinking, Lausanne: Ava Publishing.

Anscombe I., Gere, Ch. (2009). Arts and Crafts in Britain and America.  
Oxford: Berg Publishers.

Appadurai, A. (Ed.) (1986). The social life of things. Cambridge: Cambridge  
University Press.

Arendt, H. (1991). Juger. Paris: Ed. du Seuil.

Aristóteles (1992) Poética, Lisboa: I.N.C.M.

Aslin E. (1982). The Aesthetic Movement. Stackpole Books.

Aspelund K. (2010). The Design Process. New York: Fairchild Books.

Attfield, J. (2000). Wild Things. The material culture of everyday life.  
Oxford: Berg Publishers.

Bachelard, G. (1994). The Poetics of Space(La Poétique de l’Espace, 1958).  
London: Beacon Press.

Bandeira, W.; Rocha C. (2014). A fenomenologia como método de investigação  
do design da experiência, 11º Congresso Brasileiro de Pesquisa e Desenvolvimento  
em Design, 4(1), 1-11.

Barnard, M. (1998). Art, Design and Visual Culture. Hampshire: Palgrave Macmillan.

Baudrillard, J. (2001). Palavras de Ordem. Porto: Campo das Letras.

Bauman Z. (2007). Liquid Times. Living in an Age of Uncertainty.  
Cambridge: Polity Press.



130

Bauman Z. (2003). Liquid Love: On the Frailty of Human Bonds. Cambridge: Polity Press.

Bauman Z. (2000). Liquid Modernity. Cambridge: Polity Press.

Baumgarten, A. G. (2007). Ästhetik (1750). Hamburg: Meiner Verlag.

Benjamin, W. (1992). “A obra de arte na era da sua reprodutibilidade técnica” in Sobre 
Arte, Técnica, Linguagem e Política, [Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen 
Reproduziertbarkeit, 1936]. Lisboa: Relógio d’Água, 1992.

Binder Th., De Michelis, Pelle G., Ehn, P., Jacucci, G., Linde, P., Wagner, I. (2012). 
Design Things. Cambridge: MIT Press.

Bonsiepe, G. (1997). “On the tense relation between theory and praxis”.  
In Formdiskurs 2, Journal of Design and Design Theory, I, 7-17.

Bonsiepe, G. (2012). Diseño y Crisis. Valencia: Campgrafic.

Bonsiepe, G. (1996). Interface. Design neu Begrif. Mannheim: Ed. Bollmann.

Bollnow, O. (1963). Mensch und Raum. W. Stuttgart: Kohlhammer.

Boradkar, P. (2010). Designing Things: A Critical Introduction to the Culture of Objects. 
Oxford: Berg Publishers.

Borch, C. (Ed.) (2014). Architectural Atmospheres on the experience and politics of 
Architecture. Basel: Birkhäuser.

Bowker, G.; Starr, S. L. (1999). Sorting Things Out: classification and its consequences. 
Cambridge. MA: MIT Press.

Böhme, G. (2005). “Atmosphere as the subject matter of Architecture“.  
In Philip Ursprung (Ed.), Herzog and De Meuron. Natural History.  
Zürich: Lars Müller Publishers.

Böhme, G. (2001). Ästhetik. Vorlesungen über Ästhetik als allgemeine 
Wahrnehmungslehre. München: Wilhelm Fink Verlag.

Böhme, G. (1997). Atmosphäre. Essays zur neuen Ästhetik. Frankfurt am  
Main: Suhrkamp.

Branzi, A.; Linke, A.; Rabottini, A. (2013). Gli strumenti non esistono. La dimensione 
antropologica del design. Milano: Johan & Levi Editore.

Branzi, A. (2010). Ritratti e Autoritratti di Design. Venezia: Marsilio Editori.

Branzi, A. (2006). Modernità debole e diffusa. Il mondo del progetto all’inizio del XXI 
secolo. Milano: Skira Editore.

Buchanan, R., Doordan, D., Margolin, V. (2010). The designed world. Images, object, 
environments. Oxford: Berg Publishers.



131

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

Buchanan, R. (2001). “Design Research and the New Learning”. In Design Issues, 17(4), 3-23.

Buchanan, R. (1998). “Branzi’s Dilemma: Design in Contemporary Culture”.  
Design Issues 14, (1), 3-20.

Buchanan, R. (1995). “Myth and Maturity: toward a new order in the decade of Design”. 
In Margolin, V.; Buchanan; R. (Eds.) (1995). The Idea of Design. Cambridge, (Mass): 
MIT Press, 75-85.

Buchanan, R. (1995). “Wicked problems in design thinking”. In Margolin, V.;  
Buchanan; R. (Eds.) (1995). The Idea of Design. Cambridge, (Mass): MIT Press, 3-20.

Bürdek B., Eisele, P. (Ed.) (2011). Design, Anfang des 21.Jh. Ludwigsburg: Avedition.

Bürdek B. (2005). Diseño. Historia, Teoria y Práctica del Diseño Industrial [Design. 
Geschichte, Theorie und Praxis der Produkt-Gestaltun, 1994] Barcelona: Gustavo Gili.

Cabezas, L. (Coord.) (2011).Dibujo y Construcción de la Realidad: Arquitectura, 
Proyecto, Diseño, Ingeniería, Dibujo Técnico. Madrid: Cátedra.

Cabezas, L. (2008). El Dibujo como Invención: Idear, Construir, Dibujar. Madrid: 
Cátedra.

Calçada, A.; Mendes F.; Barata, M. (1993). Design em Aberto. Uma Antologia. Lisboa: 
Centro Português do Design.

Calvera, A.; Pombo, F. (2011). “Blank meaning as design affordance. Memory and 
fictions“. Revista Kepes, 8 (7), 43-55.

Calvera A.; Zimmerman Y. (Eds.) (2007). Lo Bello de las Cosas. Materiales para una 
Estética del Diseño. Barcelona: G G.

Calvera A. (Ed.) (2003). Arte? Design? Barcelona: G G.

Calvino I. (1990). Seis Propostas para o Próximo Milénio. Lições Americanas  
(Lezione Americane. Sei Porposte per il Prossimo Millennio, 1985). Lisboa: Teorema.

Calza G. C. (2007). Japan Style. Phaidon Press.

Carmagnola, F. (2009). Design. La Fabbrica del Desiderio. Milano: Lupetti.

Camillo, E.; Aquino, G.; Gatti, R. (2011). “Conversamos com Gui Bonsiepe”.  
In Ciano, 1 (6), 3-33.

Carpenter, W. (2009). “The Eames Lounge. The difference between a design icon and 
mere furniture”. In Hazel Clark e David Brody (Eds.).Design Studies. A Reader. Oxford, 
New York: Berg Publishers.

Caruso, A. (2008). The Feeling of Things. Barcelona: Ediciones Polígrafa.

Cieraad, I. (2010). “Homes from Home: Memories and Projections” in Home Cultures,  
The Journal of Architecture, Design & Domestic Space, 7 (1). Oxford: Berg Publishers, 85-102.



132

Cioran, Emil (1996). Conversaciones, [Entretiens1995], Barcelona: Tusquets Editores.

Collard, P. (2013). Italy: “The New Domestic Landscape”. In Disegno Daily  
http://www.disegnodaily.com/article/italy-the-new-domestic-landscape#slide-2

Connor, S. (2004). “Building Breathing Space“, lecture given at the Bartlett School of 
Architecture, 3 March, 2004 http://www.stevenconnor.com/bbs/.

Cross N. (2011). Design Thinking. Understanding how designers think and work. 

Oxford: Berg Publishers.

Cross N. (2006). Designerly Ways of Knowing. London: Springer Verlag.

Crysler, C. G.; Cairns, S.; Heynen, H. (Eds.) (2012). The SAGE Handbook of 
Architectural Theory. London: SAGE Publications.

Csikszentmihalyi, M. (1995). “Design and Order in Everyday Life.” In Margolin V.; 
Buchanan R. (Eds.) (1995). The Idea of Design. Cambridge Massachussetts: MIT.

Csikszentmihalyi, M. and Rochberg-Halton, E. (1981). The Meaning of Things: Domestic 
Symbols and the Self. New York: Cambridge University Press.

Damásio, A. (1994). O Erro de Descartes. Emoção, Razão e Cérebro Humano. Lisboa: 
Publicações Europa-América.

Damásio, A. (1994). O Sentimento de Si. O Corpo, a Emoção e a Neurobiologia da 
Consciência. Lisboa: Publicações Europa-América.

Danto, A. C. (2003). The Abuse of Beauty. Open Court: Chicago.

Danto, A. C. et al. (2000). Qu’est-ce qu’un chef-d’oeuvre? Paris: Ed. Gallimard.

Deleuze, G. ; Parnet C. (1996). Dialogues, Paris: Flammarion.

Deleuze, G. ; Guattari, F. (1991). Qu’est-ce que la Philosophie? Paris : Éd. de Minuit.

DeLong, M.; Martinson B. (Eds.) (2012). Color and Design. Oxford: Berg Publishers.

Dichter, E. (1960). The Strategy of Desire. London: Boardman& Company Ltd.

Dilnot, C.; Fry, T.; Stewart, S. (2015). Design and the Question of History.  
Bloomsbury Academic.

Dormer P. (1995). Design since 1945. London: Thames and Hudson.

Eco, U. (2007). Storia della Bruttezza. Milano: Bompiani.

Erlhoff, M. (2012). Theorie des Designs. München: Wilhelm Fink Verlag.

Erlhoff, M., Brandes, U., Schemman, N. (Eds.) (2012). Designtheorie und 
Designforschung, München: Wilhelm Fink Verlag.

http://www.bloomsbury.com/uk/author/marilyn-delong
http://www.bloomsbury.com/uk/author/barbara-martinson


133

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

Eskilson S. J. (2007). Graphic Design. A New History. London: Laurence King Publishing.

Fiell, Ch. e P. (2005). 1000 Chairs. Köln: Taschen.

Fischer, R. (2000) in HFG Forum 17 (Zeitschrift der Hochschule für Gestaltung 
Offenbach am Main), Agosto, 18-21.

Fisher, T. (2004). “What we touch, touches us: material, affects and affordances.”  
In Design Issues, 20 (4): 20-31.

Flusser V. (1999). The Shape of things. A Philosophy of Design. London: Reaktion Books.

Folkmann, M. N. (2013). The Aesthetics of Imagination in Design. Cambridge (Mass): MIT.

Folkmann, M. N. (2010). “Evaluating Aesthetics in Design. A Phenomenological 
Approach”. In Design Issues 26 (1), 40-53.

Forsay J. (2013). Aesthetics of Design. Oxford University Press.

Forty, A. (2005). Objects of Desire. Design and Society since 1750. London:  
Thames and Hudson.

Fragoso, M. (2012). Design Gráfico em Portugal. Formas e Expressões da Cultura  
Visual do Século XX. Lisboa: Livros Horizonte.

Friedman, K. e E. Stolterman E. (Eds.) (2013). “Series Forward”. In Folkmann,  
M. N. The Aesthetics of Imagination in Design. Cambridge (Mass): MIT, IX-XIII.

Fry, T. (2012). Becoming Human by Design. Oxford: Berg Publishers.

Fry, T. (2008). Design Futuring. Sustainability, Ethics and new practice.  
Oxford: Berg Publishers.

Frayling, C. (1993). “Research in Art and Design.” Royal College of Art  
Research Papers, 1 (1), 1-5.

Galle, P. (2002). “Philosophy of design: an editorial introduction”. In Design Studies,  
23 (3), 211–218.

Galle, P. (2007). “Philosophy of Design: an Introduction.” Retrieved from The Royal 
Danish Academy of Fine Arts, School of Design. CEPHAD (Centre for Philosophy and 
Design). http://www.dkds.dk/Forskning/Projekter/CEPHAD/literature/introduction.

Goodman, N. (1995). Modos de fazer mundos, [Ways of Worldmaking, 1978], Porto: Asa.

Havik, K., Teerds, H. and Tielens, G. (Eds.) (2013). Building Atmosphere. OASE 91.

Heidegger, M. (1971). Poetry, Language, Thought (Unterwegs zur Sprache, 1959). New 
York: Harper Colophon Books.

Heidegger, M. (1951). “Bauen Wohnen Denken”. In Gesamtausgabe. Vorträge und 
Aufsätze (1936-1953). Frankfurt am Main: Verlag Vittorio Klostermann.



134

Heynen, H. (2005). “Modernity and Domesticity: tensions and contradictions”. 
In Heynen H., Baydar G. (Eds.) Negotiating Domesticity : Spatial Productions of Gender 
in Modern Architecture. London: Routledge.

Heskett, J. (2002). Toothpicks & Logos- Design in everyday life. Oxford: Oxford 
University Press.

Heskett, J. (1985). Industrial Design. New York: W. W. Norton & Co.

Holl, S.; Pallasmaa, J.; Pérez-Gómez, A. (2008). Questions of Perception. 
Phenomenology of Architecture. S. Francisco: William Stout Publishers.

Holl, S. (2007). Architecture Spoken. New York: Rizzoli.

Holl, S. (1996). Intertwining. New York: Princeton Architectural Press.

Hollis R. (2006). Swiss Graphic Design: The Origins and Growth of an International 
Style 1920-1965. Yale University Press.

Hollis R. (1996). Graphic Design. A Concise History. London: Thames and Hudson.

Jimenez, M. (1999). L’Esthétique Contemporaine. Tendances et Enjeux.  
Paris: Klincksieck.

Jonas, W. (2001). “A Scenario for Design”. In Design Issues 17 (2), 64-80.

Jonas, W. (1993). Design as problem-solving? or: here is the solution – what was  
the problem”. In Design Studies, 14 (2), 157-170.

Jourdan, P. W. (2000). Designing pleasurable products. London: Taylor and  
Francis Group.

Julier, G. (2000). The Culture of Design. London: Sage.

Kahn, L.I. (2013). Silence and Light (1969). Zürich: Park Books.

Kant, I. (1998). Critica da Razão Pura [Kritik der reinen Vernunft, 1781]. Lisboa: FCG.

Kant, I (1989). Critique de la Faculté de Juger [Kritik der Urteilskraft, 1790]  
Paris: J. Vrin

Kleinman, K.; Merwood-Salisbury; Weinthal J. Lois (Ed). (2011). After taste: expanded 
practice in interior design. Princeton Architectural Press.

Kracauer, S. (1963). Das Ornament der Masse: Weimar Essays.  
Frankhurt/Main: Suhrkamp.

Krippendorff, K (1995). On the essential contexts of artefacts or on the proposition that 
“design is making sense of things. In Victor M. and R. Buchanan The Idea of Design, 
Cambridge Massachusetts: MIT Press, 156-184.

Laiglesia, J.F. (1999). Teoria bruta de la forma frágil: escritos adverbiales de arte,  
estética y enseñanza.A Coruña: Ediciós do Castro.



135

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

Laiglesia, J.F. (1980). “La Estética y el sentido de la existencia humana”. 
In Arbor, 106, (413), 107-11.

Latour, B. (2008). A Cautious Prometheus? A Few Steps toward a Philosophy of Design 
(with Special Attention to Peter Sloterdijk). Keynote lecture for the Networks of Design 
meeting of the Design History Society Falmouth, Cornwall, 3.rd September http://www.
bruno-latour.fr/sites/default/files/112-DESIGN-CORNWALL-GB.pdf

Leatherbarrow, D. (2008). Architecture Oriented Otherwise, New Haven: Princeton 
Architectural Press.

Love, T. (2002). “Constructing a coherent cross-disciplinary body of theory about desig-
ning and designs: some philosophical issues”. In Design Studies, 23 (3), 345-361.

Madigan, R.; Munro, M. (1996). “House beautiful: style and consumption in the home”. 
In Sociology, 30 (I): 41-57.

Mandoki, K. (2007). Everyday Aesthetics: Prosaics, the Play of Culture and Social 
Identities, Routledge.

Mang, K. (1979). History of Modern Furniture, New York: Harry N. Abrams Inc.

Manzini, E. (1991). Artefacts. Vers une nouvelle écologie de l’environnement artificiel. 
Paris: Ed. Centre Georges Pompidou.

Margolin V.; Buchanan R. (Ed). (1995). The Idea of Design, Cambridge: MIT Press.

Margolin V.; Buchanan R. (Ed). (2000). Discovering Design. Explorations in Design 
Studies, Chicago: University of Chicago Press.

Margolin, V. (1997). “Getting to Know the User”. In Design Studies, 18 (3), 227-236.

Margolin, V. (Ed.) (1989). Design Discourse, History, Theory, Criticism. Chicago: 
University of Chicago Press.

Margolin V. (1989). The Politics of the Artificial: Essays on Design and Design Studies. 
Chicago: University of Chicago Press.

Meggs Ph. B. and Purvis A. W. (2005). Meggs” History of Graphic Design. New York: 
John Wiley & Sons.

Merleau-Ponty, M. (1989). L’Oeil et l’Esprit (1964a), Gallimard: Paris

Merleau-Ponty, M. (1988). Le Visible et l’Invisible (1964). Paris: Gallimard.

Merleau-Ponty, M. (1987). Phénoménologie de la Perception (1945). Paris: Gallimard.

Merleau-Ponty, M. (1966), Sens et Non-Sens, Nagel, Paris.

Merleau-Ponty, M. (1942). La Structure du Comportement. Paris: P.U.F.

Miller, D. (2010). Stuff. Cambridge: Polity Press.



136

Miller, D. (Ed.) (1998). Material Cultures. Why Some Things Matter. London: Routledge.

Miller, D. (1987). Material Culture and Mass Consumption. Oxford: Blackwell.

Moles, A. (1988). ’Design and immateriality: what of it in a post-industrial society?”  
In Design Issues, 4 (1-2), 25-32.

Molotch, H. (2003). Where stuff comes from: how toasters, toilets, cars, computers and 
many other things come to be as they are. London and Philadelphia: Taylor and Francis.

Moore, Ch.; Allen, G.; Lyondon D. (1974). The Place of Houses. New York:  
Holt, Rinehart and Winston.

Mostafavi, M.; Leatherbarrow, D. (1993). On Weathering. The Life of Buildings in Time. 
Cambridge (Mass): MIT Press.

Moura V. G. (1994). Os Sonetos a Orfeu de Rainer Maria Rilke. Lisboa: Quetzal Editores

Silva, F. M (2011). Colour/Space unity, a unity of visual communication. Lisboa: 
Editora Lusíada.

Nesbitt, K. (Ed.) (1996). Theorizing a new Agenda for Architecture. An Anthology of 
Architectural Theory 1965-1995. New York: Princeton Architectural Press.

Nietzsche, F. (1982). A Origem da Tragédia [Die Geburt der Tragödie, 1872].  
Lisboa: Guimarães Ed.

Norberg-Schulz, C. (1980). Genius Loci, Towards a Phenomenology of Architecture.  
New York: Rizzoli.

Norman, D. (2007). The Design of Future Things. New York: Basic Books.

Norman, D. (2005). El Diseño Emocional. Por qué nos gustan (o no) los Objetos 
Cotidianos. [Emotional Design. Why we love (or hate) everyday things, 2004]- 
Barcelona: Paidós.

Norman, D. (1988). The Design of Everyday Things. New York: Basic Books.

O’Byrne, B. and Healy P. (Eds.) (2008). Architecture and Phenomenology.  
Footprint-Delft School of Design Journal, special issue, Autumn.

Otero-Pailos, J. (2010). Architecture’s Historical Turn. Phenomenology and the Rise  
of the Postmodern. Minneapolis: University of Minneapolis Press.   

Packard, Vance (1957). The Hidden Persuaders. New York: David McKay.

Pallasmaa, J. (2005). The Eyes of the Skin. Architecture and the Senses.  
New York: John Wiley & Sons.

Pallasmaa, J. (2005). Encounters 1. Architectural Essays. In Peter Mackeith (Ed.). 
Helsinki: Rakennustieto.

http://ciaud.fa.utl.pt/images/investigadores/design/efectivos/Fernando_Moreira_da_Silva/anexo_45/ANEXO_45.3.pdf


137

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

Pallasmaa, J. (2011).“Alvar Aalto’s Concept of Dwelling”. In Jari Jetsonen e 
Sirkkaliisa Jetsonen Alvar Aalto Houses. New York: Princeton Architectural Press,1-19.

Pallasmaa, J. (2014). Space, Place, and Atmosphere: Peripheral Perception in Existential 
Experience. In Christian Borch (Ed.). Architectural Atmospheres on the experience and 
politics of Architecture, Basel: Birkhäuser.

Papanek, Victor (2000), “The future isn’t what it used to be” in Victor Margolin,  
Richard Buchanan (ed.) The Idea of Design, Cambridge, Massachusetts, MIT Press, 56-69.

Papanek, V. (1995). Arquitectura e Design. Ecologia e Ética [The Green Imperative. 
Ecology and Ethics in Design and Architecture]. Lisboa: Ed. 70.

Papanek, V. (1985). Design for the Real World. London: Thames and Hudson.

Pile, J. (2009). A History of interior design. New York: John Wiley & Sons.

Platão (1986). O Banquete (O Simpósio ou do Amor), Lisboa: Guimarães Editores.

Platão (1983). A República, Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian.

Pombo, F., Bervoets, W. and H. Heynen (2011). “Inhabitation as a process: theoretical 
frameworks for analysing interiors”. In Idea Journal, Interior Economies, 112-121.

Pombo, F., Bervoets, W., De Smet, H. (2015). ’Phenomenology for introductory archi-
tectural analysis courses. The pentagon methodological approach.” In Design and 
Technology Education: an International Journal, 20 (2), 58-69.

Pombo, F. Heynen, H. (2015). “Nomadic Interiors, the ambiguity of in(habiting).” 
Interiors Forum World 2015. Nomadic Interiors. Living and inhabiting in an age of 
migrations. Politecnico di Milano, Italy, 21-22 May 2015, 80-90.

Pombo, F., Aeschbacher, P. (2013). “Impossible totality and domesticity: designed  
interiors as monsters.” IDEA Journal, 20-35.

Pombo, F., Heynen, H. (2013). Reflexiones sobre la belleza, el uso y el diseño: los 
escenarios en diseño y el significado en la interpretacion. Iconofacto (Arquitectura Y 
Diseño), 9 (12), 175-192.

Pombo F.; Providência F.; Heynen H. (2011). “Design and Beauty: material culture, 
decoration, concealment and disclosure” in 9th International Conference of the 
European Academy of Design (EAD)The Endless End, Universidade do Porto,  
May 2011, 329-340.

Pombo, F., Providência, F. (2010). “Contributo para uma Estética do Design:  
objectos-metáfora.” Revista de Comunicação e Linguagens (41), 65-78.

Pombo F. (2010). “The Blank Meaning of Objects. Towards an aesthetics of design.” 
Cephad 2010 Conference The borderline between philosophy and design research, 
Danish Design School, January, Copenhagen, Denmark, January 2010, 1-7.



138

Pombo F., Heynen H. (2010). Beauty: Design creates atmospheres. Use creates meaning, 
Cumulus Conference 2010 Media and Design Academy of KHL, Genk, Belgium, May 2010.

Pombo, F. (2009). “A Philosophical Approach to Design. The Design of Philosophy.” 
Nordic Design Research Conference. The Oslo School of Architecture and Design, 
August-September 2009, 1-4.

Pombo, F. (2007). “El deseo de las mañanas. Merleau-Ponty y el diseño.” In Calvera A.; 
Zimmerman Y. (Eds.), Lo Bello de las Cosas. Materiales para una Estética del Diseño. 
Barcelona: Gustavo Gili, 83-100.

Pombo, F. (2001). “Desire and Destiny of Things.” In Branco, V. (Ed.), D3 Desire, 
Designum, Design. 4th International Conference of European Academy of Design 
(EAD) – Desire, Designum, Design University of Aveiro, April 2001, 114-118.

Pombo, F. (2001).Traços de Música. Aveiro: Universidade de Aveiro.

Potter N. (1999). Qué es un Diseñador: Cosa, Lugares, Mensajes. [What is a Designer? Things. 

Places. Messages]. Barcelona: Paidós.

Praz, M. (2010). The House of Life (La Casa della Vita, 1958). Boston: David R. Godine.

Raizman D. (2004). History of Modern Design. London: Laurence King.

Rasmussen, S.E. (1964). Experiencing Architecture. Cambridge (Mass): MIT Press.

Ricard, A. (2000). La Aventura Creativa. Las raíces del diseño.  
Barcelona: Editorial Ariel.

Romolo, R., Nanni S. (1995). “Alma Mater: ricordo, dolore e musica nell’Adagietto della 
Quinta di Mahler” in Volterra, Vittorio, Melancolia e Musica. Dalla nostalgia dell’essere 
alla poetica del suono. Veneza: Il Cardo Editore.

Ross, D. (1966). Plato’s Theory of Ideas, Oxford: Clarendon Press.

Rybczynski, W. (1987). Home. London: Penguin Books.

Sachs A. (Ed.) (2010). Global Design. International Perspectives and Individual 
Concepts, Museum für Gestaltung Zürich.

Saito, Y. (20017). Everyday Aesthetics, Oxford University Press.

Schiller, F. (1994). Sobre a Educação Estética do Ser Humano numa série de Cartas e 
outros Textos. [Über die ästhetische Erziehung des Menschen, 1795]. Lisboa: INCM.

Schittich, C. (Ed.) (2002). In Detail. Interior Spaces. Space. Light. Materials.  
Basel: Birkhäuser.

Schönberg, A. (1963). El Estilo y la Idea, Madrid: Taurus.

Schopenhauer, A. (1943). Le Monde comme Volonté et Répresentation [Die Welt als 
Wille und Vorstellung, 1844] vol. III, Paris: PUF



139

D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
ha

d
as

 –
 F

át
im

a 
P

o
m

b
o

Scruton, R. (2009). Beauty, Oxford: Oxford University Press.

Sharr, A. (2006). Heidegger’s Hut. Cambridge (Mass): MIT Press.

Seamon, D. (2012). “Whither Architectural Phenomenology?” In Environmental & 
Architectural Phenomenology, 23 (3), 1–7.

Seamon, D. (2000). “A way of seeing people and place: phenomenology in environ-
ment behaviour research.” In S. Wapner, J. Demick, T. Yamamoto & H. Minani (Eds.), 
TheoreticalPerspectives in Environment-Behaviour Research. New York: Kluwer 
Academic & Plenum Publishers, 57–78.

Selle, G. (1997). Siebensachen. Ein Buch über die Dinge. Frankfurt am Main: Campus Verlag.

Shaughnessy, A. (2005). How to be a graphic designer without losing your soul. London: 
Laurence King Publishing.

Shirazi, M. R. (2012). “On Phenomenological Discourse in Architecture.” In Environmental 

&Architectural Phenomenology, 23 (3), 11–15.

Shove, E. et al. (2007). The Design of Everyday Life. Oxford: Berg Publishers.

Sloterdijk, P. (2007). Spheres Theory. Talking to Myself About the Poetics 
of Space. Lecture na Harvard University Graduate School of Design a 17 
de Fevereiro de 2007 http://www.harvarddesignmagazine.org/issues/30/
talking-to-myself-about-the-poetics-of-space.

Sloterdijk, P. (2004). Sphären III: Schäume. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Sloterdijk, P. (1999). Sphären II: Globen. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Sloterdijk, P. (1998). Sphären I: Blasen. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Sparke, P., Massey A., Keeble, T., Martin, B. (2009). Designing the Modern Interior. 
From the Victorians to Today. Oxford: Berg Publishers.

Sparke, P. (2008). The Modern Interior. London: Reaktion Books.

Spier, S. (2001). Place, authorship and the concrete: three conversations with Peter 
Zumthor. In Arquitectural Research Quarterly, 5 (1), 15–36.

Steffen, D. (1997). “Perspectives on the hermeneutic interpretation of design objects” in 
Formdiskurs, 3, II, 16-27 .

Sudjic D. (2009). The Language of Things. London: Penguin Books.

Sudjic, D. (1985). Cult Objects. London: Paladin Books.

Sullivan, L. (1896). “The tall office building artistically considered.” In Lippincott’s 
Magazine, Philadelphia, vol. 57, (March), 403-409. http://www.scribd.com/
doc/104764188/Louis-Sullivan-The-Tall-Office-Building-Artistically-Considered#scribd.



140

Sykes, K. A. (2010). Constructing a New Agenda. Architectural Theory 1993-2009. 
Princeton Architectural Press.

Tanizaki, J. (2006). Lob des Schattens (In’ei-raisan, 1933). Zürich: Manesse Verlag.

Thackara, J. (2005). In the Bubble. Cambridge (Mass): MIT Press.

Tiger L. (1992). The Pursuit of Pleasure. Boston: Little, Brown and Co.

Tschumi, B. (1977). The Pleasure of Architecture. Architectural Design, 3, 214–218.

Tostões, A. (2015). A Idade Maior. Cultura e Tecnologia na Arquitectura Moderna 
Portuguesa. Porto: FAUP Publicações.

Tyng, A. (1984). Beginnings. Louis I. Kahn’s Philosophy of Architecture. New York: 
Wiley Interscience.

Verhetsel, T., Pombo, F., Heynen, H. (2013). “Emptiness as potential. Different concep-
tions of the sober interior.” Architectoni.ca, 2 (1), 30-41.

Vihma, S. (1995). Products as Representation. Helsinki: University of Art and Design.

Vit A.; Gomez-Palacio B. (2011). Graphic Design Referenced. A Visual Guide to the Language, 
Applications, and History of Graphic Design. Beverly (Mass): Rockport Publishers.

Vitta, M. (2008). Dell’Abitare. Corpi, spazi, oggetti, immagini, Torino: Einaudi.

Zimmermann, Y. (1998). Del Diseño. Barcelona: GG.

Zumthor, P. (2006a). Atmospheres: architectural environments, surrounding objects. 
Basel: Birckhäuser.

Zumthor, P. (2006b). Thinking Architecture. Basel: Birkhäuser.

Weinthal, L. (2011). Towards a new interior – An anthology of interior design theory. 
Princeton Architectural Press.

Woodham J. M. (1997). Twentieth-Century Design. Oxford University Press.

Woolf. V. (1991). A Room of One’s Own (1929). New York: Harcourt Brace & Co.

Zweig, S. (1967). A luta contra o Demónio, Barcelona: Ed. GP





D
as

 C
o

is
as

 B
el

as
 e

 D
es

en
h

ad
as

Fá
ti

m
a 

P
o

m
b

o

Das Coisas Belas  
e Desenhadas

Fátima Pombo


