Das Coisas Belas
e Desenhadas

Fatima Pombo

2.2 Edicao



Titulo
Das Coisas Belas e Desenhadas

Autor
Fatima Pombo

Design e servigos de pré-impressao
Fernando Sousa

Capa
“Azul”, cianotipia sobre papel de Pedro Ledo Neto

Impresséo
ARTIPOL - Artes Tipograficas, Lda

Editora
UA Editora
Universidade de Aveiro

Servicos de Biblioteca, Informac¢ao Documental e Museologia

1.2 edigcao - Fevereiro 2018
2.2 edicao - Fevereiro 2020

Tiragem
300 exemplares

ISBN
978-972-789-626-4

Depésito legal
465897/20

Nota
Por opcao da autora, no presente livro nao foi utilizado o novo Acordo Ortografico.



Das Coisas Belas
e Desenhadas

Fatima Pombo

2.2 Edicao



Caros Leitores - 2.2 edicdo,

Dois Outonos passados tem lugar a segunda edicao deste livro.
Devo, portanto, um agradecimento aos meus leitores que, pelo seu
interesse, esgotaram a primeira edicao e tornaram possivel o incen-
tivo a que “Das Coisas Belas e Desenhadas” continue no mercado
a disposicao de leitores futuros.

Introduzi um capitulo novo imediatamente antes do capitulo 3
dedicado ao Belo no Design e chamei-lhe o entre-tempo da obra de
arte. Quero reforcar que a arte é um privilégio da aptidao criativa
e que, por essa via, pode propor a sua realidade e a sua ordem nao
repressiva a outras realidades e a outras ordens do quotidiano. As
formas que pode assumir sdo uma oportunidade de alteridade a
praticas dominantes estabelecidas. Deste modo, pode justificar-se
um lado da arte como Aybdris ao desafiar a sensiblidade e a raciona-
lidade organizadas, convencionadas, pactuadas, vigentes, mostrando
uma disposi¢ao para expor o que nao poderia ser exposto de outra
forma. E nao é preciso que o artista seja um demiurgo, um visionario,



um magico. A arte tem raizes no contingente, na circunstancia da
histéria, num mundo psicoldgico e organico, numa trama de quali-
dades formais e, a0 mesmo tempo, inicia caminhos para além disto
tudo. A pluralidade dos seus espectadores/receptores/fruidores podem
descobri-los, escolhé-los, amplid-los. O tema do entre-tempo da obra
de arte e a problematizacao da qualidade do que é belo inspira o tema
do belo no design e do sentimento ambiguo perante o objecto de
design enquadrado na funcéo da eficacia, sem deixar de poder trans-
parecer, provocar e manter a condigdo de ser belo.

Possa a leitura deste texto ser inspiradora para o reconhecimento
do significado distintivo de certas coisas que aspiram a mais huma-
nizacao da existéncia.

Porto, Outono de 2019



Caros Leitores - 1.2 edicao,

Este livro pretende responder ao pedido que os meus alunos me
fizeram de terem uma publicacio que materializasse o fio condutor
de ideias mestre das aulas de Estética e de Fenomenologia do
Design. Mas, agora que esta terminado, tenho a expectativa de que
os temas abordados possam atrair o interesse de outros leitores
heterogéneos e desiguais.

Neste livro encontra-se uma diversidade de matérias e de autores
de diferentes areas disciplinares, com énfase na fenomenologia
que contribuem, por diferentes vias e em varios contextos, para
compreender e interpretar o assunto agregador: o que se quer
dizer quando se fala de coisas belas e de coisas desenhadas?
O que se quer dizer quando se fazem coisas belas e coisas dese-
nhadas? Que relacdo existe entre “coisas”, “belas” e “desenhadas’?
O que sao estas coisas para o sujeito na sua singularidade e na sua
condicao de habitante da casa privada e do mundo global que,
na vida quotidiana, vive o banal e o extraordinario?

O belo é um tema subtil, até misterioso e, por isso, dificil de
definir. O belo ocupa nestas paginas um lugar central e, como na
musica, é inspirador de variacbes que remetem para o tema por via
de diferentes argumentos. Lembro a 18.2 Carta de Schiller escrita a
proposito da educacao estética do ser humano quando afirma que
“através da beleza, o homem sensivel vé-se conduzido a forma e ao
pensamento; através da beleza o homem espiritual vé-se recondu-
zido a matéria e devolvido ao mundo dos sentidos”. [Schiller, 1994,
(1795), 69]. Que poderes descobre Schiller na beleza, de modo a
enaltecer-lhe tais efeitos curativos?



“Das Coisas Belas e Desenhadas” aborda essa questao da beleza
como um legado muito rico para reflectir sobre as vias da arte e do
design no mundo contemporaneo.

Este livro nao substitui as aulas. Sem a vossa presenca as salas
de aula s3o um espago sem alma, sdo ocas. Nao usei imagens
porque pretendo que cada um procure de um modo pessoal os
recursos iconograficos que necessitar ou de que tiver curiosidade.
Mantive propositadamente algumas citacoes na lingua original que
descodificaremos ao longo do semestre.

Sem prejuizo do rigor dos contetdos, escrevo na primeira pessoa
e préxima dos meus leitores-alvo.

Espero que ao longo das aulas tenhamos o prazer de pensar em
conjunto as matérias que, de uma forma condensada, aqui proponho.

Porto, Outono de 2017



indice

11
11
18
22

29
29
32
39
42
56
58
62

69
69
76

1. Sobre a Fenomenologia de Merleau-Ponty
1.1. da percepcéo ao invisivel
1.2. a pintura dentro da paisagem

1.3. 0 encontro radical com as coisas

2. Do belo e da obra de arte

2.1. o tempo passa

2.2. a arte e 0 mundo sensivel em Platao

2.3. a arte e 0 mundo sensivel em Aristoteles

2.4. a estética kantiana

2.5. o lugar da musica para Schopenhauer

2.6. 0 espirito dionisiaco da musica para Nietzsche

2.7. 0 entre-tempo da obra de arte

3. O Belo no Design
3.1. 0 objecto de design

3.2. beleza e usabilidade



85
85
94
100

107

107

115

115

122

137

4. Homo Faber
4.1. as qualidades das coisas
4.2. a questéo da funcionalidade

4.3. a critica a0 mundo tal como o conhecemos

5. A heranca da filosofia de Merleau-Ponty para as
disciplinas de projecto

5.1 a construcao de uma nova racionalidade
6. O Espaco Habitado
6.1. projectar atmosferas

6.2. projectar cenarios do habitar

7. Referéncias Bibliograficas






1. Sobre a Fenomenologia
de Merleau-Ponty

1.1. da percepcao ao invisivel

“O nosso corag¢do bate para nos conduzir para as profundezas...
Estas estranhezas tornar-se-do... realidades (...) porque em vez de se
limitarem a restituicdo diversamente intensa do vistvel, elas ai anexam

ainda a parte do invisivel, ocultamente percebido”.

Esta afirmacao de Paul Klee citada por Merleau-Ponty (1989, 85) lanca-nos
para o meio do nosso assunto. Merleau-Ponty ndo encontrou saida no plano
da percepcao. Ao dedicar-se a percepcao, o filésofo reconhece que como expe-
riéncia primordial, a percepcao manifesta uma constituicao pré-cognitiva,
uma conexao entre esséncia e existéncia que nao pode ser “pré-suposta’”.
H4 um pacto originario de onde irrompe o sentido que relacionando um
sujeito (definido como corpo-préprio) e um mundo (definido como fundo
ou horizonte) nao deixa de colocar esses elementos como opostos, embora
numa correlacdo constante. Na Phénoménologie de la Perception (1945)
[Fenomenologia da Percepcao] o filésofo faz da percep¢do um aconteci-
mento inaugural, ao destituir a consciéncia do seu poder de construcao ou de
constitui¢do e instalando-a na vida perceptiva. Merleau-Ponty ao perguntar
o que somos antes do exercicio da reflexado, purificando o olhar que o saber

ocidental enevoou - é preciso “fazer aparecer o mundo tal como é, antes de

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo



12

qualquer regresso a nés mesmos” (Merleau-Ponty, 1987, XI) — depara com
uma opacidade que o faz inflectir para uma via de que Le Visible et l'Invisible
(1964) [O Visivel e o Invisivel ] é testemunha. Esta viragem possibilita acolher
aspectos que nao sao do dominio da percepcio. E pela necessidade da feno-
menologia se transcender numa ontologia e na medida em que o pensamento
se dirige para uma ontologia, que o fildsofo aparece mais interessado pela
dimensao da auséncia, pela face “invisivel” da visibilidade. O ser para Merleau-
Ponty € o ser bruto, o fundo selvagem que também é o mundo percebido -
Lebenswelt -, o dominio de todas as nossas experiéncias vividas.

A primeira experiéncia com as coisas € pré-reflexiva e estd intimamente
ligada com o facto de se existir. O individuo é uma consciéncia existencial,
liga-se as coisas do mundo, através do seu corpo, que € o correlato de todo o
campo das percepcoes possiveis. O processo de desobjectivacdo do corpo e
de fenomenologizacdo da consciéncia manifesta a possibilidade de autoco-
nhecimento do individuo, através da experiéncia como vivéncia para uma
consciéncia-corpoérea.

Husserl através do método fenomenolégico considera que é possivel
conquistar uma relacdo nova com “as coisas mesmas”, para encontrar o que
estd para além do comportamento naturalistico do individuo. O homem
comum quer conhecer as coisas do mundo, quer conhecé-las para as usar,
gozar, manipular, possuir..., mas esse comportamento, segundo Husserl,
nao é o mais adequado para conhecer a esséncia das coisas. Para isso,
é preciso que o individuo se liberte dos interesses praticos que regem a vida de
todos os dias, considerando as coisas como puros objectos de contemplacao.
Deste ponto de vista, a existéncia das coisas deixa de ser importante; o
que ¢é fundamental para quem contempla o mundo é saber a esséncia das
coisas e prescindir da constatagio da existéncia ou da nao existéncia delas.
Fica fora de circuito o mundo fisico e os produtos da civilizacao, as obras
técnicas e das belas-artes, as ciéncias, estado, costumes, religido, todas as
ciéncias da natureza e do espirito. Depois de tudo estar entre paréntesis,

aparece a consciéncia, o verdadeiro fenémeno das coisas, que é a sua esséncia.



O fenémeno nao é uma simples aparéncia para la do qual se revela uma
realidade mais profunda, ndo é o que aparece por oposicao a coisa em si,
nao é um simulacro. O fenémeno é a manifestacdo da esséncia, da verdadeira
natureza das coisas. O fil6sofo procura a estrutura ideal, apriori, essencial,
metaempirica do fenémeno. Nao se pode dizer que esta estrutura essencial
seja retirada por abstraccdo de casos empiricos; trata-se de qualquer coisa
de diverso, a que os fenomendlogos chamam “reducao eidética”.

A fenomenologia ao defender que se deve captar o sentido intimo das
experiéncias, nao deixa de colocar na origem de todo o conhecimento, antes de
qualquer reflexao, o ser que experimenta o mundo. Mas também argu-
menta que a experiéncia sé se pode tornar intersubjectiva quando se extrai
dela sentido e significado universal (€ esta a funcao da reducéo eidética).
Suponhamos que se ouve uma sonata. Se conseguir destacar da minha
experiéncia tudo o que ela implica de pessoal e descobrir nessa experiéncia,
algo independente das condicGes que me levaram a ouvi-la, chego a alguma
coisa que nao ¢ singular, que ndo é contingente e que € a esséncia dessa
sonata, que pode comunicar-se e universalizar-se. A intuicao eidética é a
principal regra do método fenomenolégico: € preciso ir as coisas mesmas,
ou seja é preciso “ver” intelectualmente essas coisas. Segundo os fenome-
noélogos, no fundo de todo o verdadeiro conhecimento estd uma intuicdo.
Intuir é fazer uma enunciacao interna, intelectual do fenémeno. A partir
da posicao “entre paréntesis” ou epoché da tese natural acerca da existéncia
do mundo, este torna-se um fenémeno, apresentado em toda a sua pureza.
Realizada a epoché ndo se fica perante um puro nada, mas perante o eu
transcendental, com o conjunto dos estados vividos e dos objectos inten-
cionais correlativos, quer dizer, a universalidade dos fenémenos, a vida da
consciéncia pura com o mundo objectivo todo inteiro. A epoché husserliana
encontrou um campo novo, o da explicitacdo da experiéncia transcendental
do eu, onde existe o fendmeno puro, ndo mundano. No plano da consciéncia
pura ou transcendental, as vivéncias mantém somente a relacdo pura do

sujeito — completamente purificado — com o objecto, apenas significado.

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo



14

Para Husserl s6 a consciéncia pura, por definicao, a consciéncia nao mundana,
onde se da o fenémeno puro, é a consciéncia de; o de é dado também absolu-
tamente, correspondendo-lhe um cogitatum indubitavel, uma vez que se da
na imanéncia da consciéncia (cogito).

Suspendendo a atitude natural, pela qual o sujeito se entrelaga com
o mundo, a redu¢ao descobre o sujeito como fundamento do mundo.
Mas, de que modo € que o sujeito pode realizar essa qualidade ontol6gica? O que
parece é que a reducio fenomenoldgica retira o sujeito do mundo, desincarna-o,
dobra-o sobre si proprio e enclausura-o solipsisticamente. Com a reducao,
Husserl procura libertar a consciéncia das implicacoes psiquicas e psicologicas,
ficando purificada, enquanto veiculo de objectividade. Porém, a reducdo nao é
completa nem pode ser completa, porque nao somos espirito absoluto ou puro.
A radicalidade da reducéo é, precisamente, o meio de tomar consciéncia
da nossa relacao indestrutivel com o mundo, de fazé-lo aparecer. Por isso,
a reducdo s6 completa a sua pertinéncia ao fazer aparecer a necessidade do
regresso ao mundo e as suas contingéncias. A reducao fenomenolégica como
Husserl a perspectivou é impraticavel, porque o sujeito puro nao pertence a
sujeitos de carne e osso. Até onde, entao, é praticavel a reducdo fenomeno-
l6gica e até onde se justifica a sua accdo metodolégica? Se nos inspirarmos
no processo metodolégico de Husserl indo as coisas mesmas, ao mundo,
o que descobriremos é um mundo que ¢ vivido. Se Husserl recorre a ideali-
dade para explicar a facticidade, a verdadeira mostra¢ao do mundo, em toda
a sua densidade, é impossivel de ser apreendida na pureza do conhecimento.
A percepcao do mundo é inesgotavel e ndo pode ser abarcada pelo sujeito.
A redugdo tem um enorme alcance como método, na medida em que faz
realcar o facto de que os dados que constituem a actividade do sujeito so6 se
alcancam em situacao. Husserl para ver o mundo rompeu a sua familiaridade
com ele, criando uma situacao artificial, que s6 se justifica enquanto procura
metodolégica. E que a vivéncia é um fluxo e o sujeito flui com as suas vivéncias,
no espaco e no tempo. O modo de ser da consciéncia e o modo de ser da coisa

nao sdo mundos separados, porque a consciéncia da coisa é o modo como



a coisa “vive” dentro da consciéncia que ¢ incarnada, que se alimenta da coisa,
que assume um conteudo de existéncia individual.

Na Fenomenologia da Percepgdo Merleau-Ponty fala da evidéncia perceptiva,
da experiéncia primordial, do sentido incarnado, tece os filamentos que ligam
o corpo ao mundo e o mundo ao corpo, defende a consciéncia incarnada
como referéncia a experiéncia humana integral. Merleau-Ponty ao afirmar
a certeza do mundo como anterior a toda a consciéncia, afirma também
a opacidade impenetravel da coisa e desse mundo e coloca-nos perante o
problema da sua fenomenologia: como dar conta desse fundo latente e mudo
sem o racionalizar?; como dar conta dessa zona implicita de laténcia sem a
empobrecer na explicitacao?

Merleau-Ponty reconhece a dificuldade em tematizar a instancia pré-
-reflexiva, a0 mesmo tempo que a considera prioritaria em relacio a reflexao
e afirma que “os problemas postos na Fenomenologia da Percep¢ao sdo
insolaveis, porque ai parto da distin¢do “consciéncia-objecto”’, e que “perma-
nece o problema da passagem do sentido perceptivo ao sentido linguageiro,
[a passagem] do comportamento a tematizacao”. (Merleau-Ponty, 1988,
229-230). O filésofo vai procurar outra via de explicacdo do fenémeno
que ndo € a da fenomenologia. A partir do “corpo-sujeito” o fildsofo ira
chegar a instancia ontoldgica ultima - a carne (la chair) - e o corpo que,
em Fenomenologia da Percep¢do, era gerador de sentido, torna-se figuragao
da carne, o que implica uma nova forma de ser caracterizado. E preciso que a
reflexao “mergulhe no mundo em vez de o dominar, que ela desca para ele tal
como ele é, em vez de dirigir-se para uma possibilidade prévia de o pensar (...)
que ela o interrogue, que ela entre na floresta das referéncias que a nossa inter-

rogacao levanta em si, que ela lhe permita dizer, enfim, o que no seu siléncio

1. Maurice Merleau-Ponty Le Visible et ['Tnvisible, Gallimard, Paris, 1988, p. 253. A publica¢io
péstuma desta obra deixada incompleta pelo seu autor, juntamente com as imensas “notas
de trabalho” e um “anexo” que parece dizer respeito a primeira redacc¢ao do terceiro sub-
capitulo do capitulo intitulado Interrogagao e Intuigdo, foi empreendida por Claude Lefort
(Gallimard, Paris, 1964). A producio do fildsofo é terrivelmente interrompida por uma
morte stbita em Maio de 1961.

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo



16

ele quer dizer (...)” (1988, 61). Em contrapartida o mundo aparece em toda a
sua pujanca ao deixar de ser o mundo do Ich kann, o reino das possibilidades
do ego. “Eu percebo” cede lugar ao ver e ser visto simultaneamente: “eu vejo”
na medida em que também sou visto, sou vidente, porque também sou visivel.

Em O Visivel e o Invisivel o filésofo encontra pela visdo uma nova forma
de pensar o Ser. Quando as minhas duas maos se tocam da-se o ser tocado,
toda a coisa se d4 a tocar, como na visao, toda a coisa se da a ver. O filosofo esta
empenhado em fazer uma analise da experiéncia da visao como primeiro nivel
de aproximacao de uma experiéncia primordial, que nos possibilita pensar e
dizer o Ser. Merleau-Ponty quer partir do nivel “bruto” da coisa, daquilo que
se d4 ao olhar antes da elaboracio do pensamento. E essa ultrapassagem do
antagonismo “perceber-pensar” que nos interessa para compreender o devir.
O fil6sofo face a racionalidade de uma filosofia reflexiva, propée uma
“inteligibilidade sem conceito” que seja capaz de encontrar o ser “selvagem”,
que estd para além dos parametros da légica tradicional. O invisivel é
apontado como a outra faceta do Ser, da-se por direito. ApOs as aporias que
o fil6sofo encontra na Fenomenologia da Percep¢do, encontramo-nos ai,
onde as experiéncias ainda ndo foram determinadas pela consciéncia,
onde tudo esta ligado, o sujeito e o objecto, a esséncia e a existéncia,
a imanéncia e a transcendéncia. Ai, onde tudo esta misturado, onde a dife-

» «

renca nao implica contradicdo. Al, instancia “bruta’, “selvagem”.
As expressoes de “carne do mundo’, “carne das coisas’, “carne do ser” nao sao
apenas metaforas. Nao € por generalizacao que se passa do ser do sujeito ao ser

do mundo, mas € o sujeito que aparece como uma variante do ser do mundo:

“Queremos dizer (...) que o ser carnal como ser das profundezas,
com vdrias camadas ou com vdrias faces, ser de laténcia e apresentacdo
de uma certa auséncia é um protétipo do Ser cujo nosso corpo (...) é uma
variante muito notdvel.”

(1988, 179)



Em resumo, trata-se de reabilitar o ser na sua integridade inaugural e de
restituir a densidade, a profundidade e a verticalidade do ser, ou seja, um ser
anterior a toda a manipulacdo intelectual. Este movimento para uma nova
significacao da indiferenciacao inicial, designa-o Merleau-Ponty por quiasma
ou entrelacamento. O quiasma aparece como simultaneidade, implicando

que aquele que capta o ser esteja também ja captado no ser.

“Dizemos que 0 n0osso corpo é um ser com duas faces, por um lado coisa
entre as coisas e por outro o que vé e as toca (...)”

(1988, 180)

O invisivel ndo ¢ invisivel devido ao ponto de observacao em que “me”
situo, que “me” impede de ver outra coisa num determinado momento. Se
assim fosse, eu, ao adoptar outra perspectiva, poderia tornar esse invisivel,
visivel. Mas o invisivel é um invisivel de principio, é o invisivel do visivel.
O visivel tem uma estrutura invisivel, é o lugar em que o invisivel transparece.
O invisivel é o poder do visivel, incrusta-se nele. Sobre esta base invisivel-
-visivel podemos compreender a abertura de um ser que nao é construido,
mas que silenciosamente esta por detras de toda a manifestacao sensivel:
a possibilidade do sentir e do ver surge da reversibilidade e da circularidade
da carne que nunca se determina completamente. O Ser € o ser bruto, o fundo
selvagem que simultaneamente é o mundo percebido - Lebenswelt, Urheimat
(Husserl) - o dominio de todas as nossas experiéncias vividas. Merleau-Ponty
quer recuperar a esfera do vivido, do existencial, onde se funda toda a actividade
doadora de sentido inspirando-se na fase final do pensamento husserliano:
o mundo nao pode estar submetido a uma consciéncia pura. Sujeito e objecto
pertencem, com cumplicidade, a uma textura que inaugura relacdes com
outros atributos, por ser esfera comum de realidades que ja néo se defrontam,
mas que se envolvem. Merleau-Ponty procura entender essa reciprocidade
a partir da relacdo “visivel-invisivel”. A reflexao deve dar a ver o olhar que

nos impregna com as coisas e com o mundo, a que estivemos sempre ligados

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo



18

sem nos darmos conta. Na obra O Visivel e o Invisivel a visao aparece
como eixo que orienta a reflexao e o centro da filosofia pontyana torna-se
a importancia de dizer o mundo, de o explicitar a partir do olhar. Reflectir
é simultaneamente ver e dizer, o que define uma intima conexao entre a
visdo e a linguagem. A linguagem liga-se a reflexdo e é a linguagem que
pode descrever o mundo originario, sem nunca o descrever na totalidade ou
definitivamente. A pintura, para o filésofo, é a manifestacdo humana mais
capaz de tornar o mundo o momento privilegiado para a fulguracio de um

pensamento do sensivel.

1.2. a pintura dentro da paisagem

Cézanne € o pintor escolhido por Merleau-Ponty para falar da presenca
do corpo na pintura a procura, obsessivamente, desse plus, que talvez
seja a sensacdo pura, reveladora de toda a sabedoria. Na obra L'Oeil et
UEsprit (1964a) [O Olho e o Espirito] o filésofo reforca constantemente a
importancia fundamental da pintura “que contribui para definir o nosso
acesso ao ser”. (Merleau-Ponty, 1989, 42). A pintura restitui toda a pureza
que o pensamento cientifico e objectivador retira a visdo. O pintor tem
uma atitude desinteressada, deixa-se investir pelas coisas e traduz esse
envolvimento na sua obra. O pintor ausenta-se de si e frequenta o mundo
para o expressar e expressar-se. O pintor nao esta defronte das coisas para
as conceptualizar, nasce com elas. A pintura abre uma via de acesso ao ser
mudo e selvagem. Viver na pintura € viver no mundo. A pintura exibe o
invisivel em que se abriga: cada obra é um momento de emergéncia de um
fundo inesgotavel, sempre a insinuar-se. A obra é um momento de perple-
xidade perante o Ser. O que funda a arte e o pensamento € a laténcia do Ser.
O Olho e o Espirito marca a perspectiva ontolégica da visao, ainda que
limitando-a a actividade pictérica. Pensar sobre a pintura permite a
Merleau-Ponty concluir que a experiéncia do mundo nfo pode ser dada

pelo pensamento reflexivo.



Em Le Doute de Cézanne (1945) % [A Duvida de Cézanne], o filsofo medita
sobre a relacdo de Cézanne com a pintura, isto é, a sua relacdo com a natu-
reza e com a sua existéncia. Cézanne € o paradigma do pintor que entra na
natureza e a observa lenta e minuciosamente a procura do que se esconde
no mundo visivel. Para Merleau-Ponty ele € o artista que representa a quali-
dade ontolbgica da criaco artistica: a obra é uma aproximacao a origem do
significado. Cézanne faz da obra a ressonancia da sua instalagdo na paisagem.
Cézanne sai do atelier e, no meio da paisagem, converte-se em homem
contemplativo, que se procura a si proprio quando procura o que nao vé.
Estar horas a fio, no exterior do atelier, a procura do que existe por tras da
paisagem. E o que € que existe? Nao ha uma resposta logica e definitiva e tnica.
Apenas se sabe que o que existe s6 pode ser encontrado em processo, em
andamento e que a atitude compativel com a sabedoria do mundo é aquela
que acompanha o seu circuito. Apenas se sabe da relacdo demorada com
a natureza, tornando cada pincelada um acto intencional, um encontro
com a matéria exterior. E uma pincelada que tem volume, cor, cheiro,
que traz a natureza para dentro da tela, sem a copiar. A pincelada apoia-se
numa outra forma de conhecimento: a intui¢do, que nao é mero palpite ou
espontaneidade, mas sintese de um encontro demorado, que quer penetrar
o que se esconde naquilo que se vé. Afinal, o pintor e a matéria pertencem a
mesma carne; as coisas estao presentes nele, porque ele se situa nas coisas.
O seu implacavel desejo é a possibilidade de reter o instante, quer na
imponderabilidade da sua duracido, quer no lago com o outro instante.
O pintor quer libertar os olhos do espago e o pormenor deve ser olhado em
perspectiva; submeter os olhos a organizacao espacial seria constranger
a visao as relacoes limitadas do plano horizontal e do plano vertical.
Cézanne repudia a rigidez do contorno, que néo pertence ao mundo

visivel, mas a invencdo geométrica. Constata, no entanto, que nao definir

2 Le Doute de Cézanne: ensaio publicado in “Fontaine”, n247, 1945, mas escrito trés anos antes.
Estd inserido em Sens et Non-Sens, Nagel, Paris, 1948. (A edi¢o utilizada é a de 1966).

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo



20

nenhum contorno seria retirar aos objectos a sua identidade; delimitar
apenas uma linha seria sacrificar a profundidade que é a experiéncia
da reversibilidade das dimensGes que nos permitem afirmar que a coisa

esta 4. De facto,

“a contestacdo da linha prosaica ndo exclui de forma nenhuma qualquer
linha da pintura, como talvez os impressionistas acreditavam. O que
interessa € libertd-la (...) e € sem nenhuma contradicdo que a vemos
reaparecer e triunfar nos pintores como Klee ou como Matisse que
acreditaram mais do que ninguém na cor.”

(Merleau-Ponty, 1989, 73-74)

Cézanne considera que o desenho deve rebentar da cor, porque o mundo
na sua espessura é um organismo de cores. A medida que pinta também
desenha e o mundo em génese torna visiveis os tragos, os volumes, as formas:
o instante pictérico eterniza-se e a esséncia da coisa vai dando-se, ainda que
por deflagractes sucessivas. Referindo-se a uma “légica das cores”, porque
as cores “existem” com autonomia, antes de serem escolhidas, o pintor refuta
uma “logica programada” e torna explicito o despojamento do sujeito que s6
com os olhos pode deixar-se levar.

A devocio as cores e as suas alteragdes na paisagem ao longo dos dias
é uma fuga do mundo humano e a procura da esséncia do que se mostra.
A natureza é a obra perfeita e a pintura a tentativa de trazé-la para o mundo
humano, mostrando a estrutura geométrica que esconde. E, no entanto,
essa realidade invisivel s6 pode ser captada através da sensacao. “A natureza
e a arte nio sdo diferentes?”, pergunta-lhe Emile Bernard. “Gostaria de
uni-las”, responde Cézanne. (Merleau-Ponty, 1966, 22).

O pintor quer libertar-se de dicotomias e eternizar o que é efémero na
natureza. A sensacao e o pensamento tém de unir-se para dar conta da ordem
espontanea que a natureza prossegue no seu pulsar continuo. Mas a pintura

se olha intensamente a natureza, néo a julga, nao intervém sobre ela nem tem



de aprecia-la. O pintor esta na natureza para captar as ruminacoes desse mundo
vivo para poder chegar mais longe. “O desenho e a cor ja nao sao distintos;
a medida que se pinta, desenha-se; quanto mais a cor se harmoniza, mais o
desenho se precisa” (Merleau-Ponty, 1966, 26), afirma o pintor que pretende
trazer as sensacOes para mais perto da sensacdo primordial que as suporta:
a sensacao de pertencer ao mundo em plenitude e de desejar reitera-lo na arte,
sugerindo sempre a ideia da unidade originaria, quer do corpo, quer do mundo.

O acto criativo € infinito: ao procurar o espirito e o invisivel em cada
criacdo, manifesta-se uma e outra vez, incansavelmente. Essa atitude inces-
sante de aproximacao do invisivel, tem-na Cézanne muito conscientemente
ao compor cada quadro durante horas e horas, colocando-se durante dias
perante as coisas sem as pintar, so a senti-las na sua existéncia. O pintor quase
se cristaliza no acto de captacdo da témpera do instante. Cézanne retoma a
tradi¢do do pensamento e da arte que coloca o individuo junto da natureza
e das promessas ai latentes. O olhar do pintor pousa também demorada-
mente sobre o passado: em Paris, Cézanne visita vezes sem conta o Louvre
para estudar os grandes mestres da pintura, porque acredita que pintar
se enraiza na sabedoria. E saber ndo quer dizer coleccionar informacao,
quer dizer contemplacao, meditacao. Por isso, a pintura ndo é uma cépia ou
uma imitacdo mais ou menos conseguida da realidade, é a transfiguracao
dessa mesma realidade através do mundo do artista que, no entanto, néo se
afastou daquilo que quer interpretar, apenas deixou viver isso dentro de si.
Na finitude da sua condicéo, o individuo reitera essa crenca com a obra,
que é sempre a promessa de que momentaneamente se ficou mais perto
da origem. E o pintor nunca deixou de considerar a sua obra como um
ensaio, ao reconhecer que o mundo habitado por densidades maltiplas,
nao acede a tela por abstraccao, mas porque o pintor atrai “um Logos das
linhas, das luzes, das cores, dos relevos, das massas, uma apresentacdo sem
conceito do Ser universal” (Merleau-Ponty, 1989, 71).

O esfor¢o do pintor em chegar ao mundo primordial assemelha-se a

insisténcia do fil6sofo em declarar que o visivel quer traduzir o invisivel,

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

21



do qual podemos dizer que é a profundidade do visivel. O pintor € eleito
como o exemplo do In-der-Welt-sein (estar no mundo): o desejo incessante,
quase obsessivo de Cézanne em querer pintar a natureza, € para o filosofo a
possibilidade de acesso a0 mundo. Paul Valéry diz que o pintor apporte son corps

e Merleau-Ponty confessa que nao sabe como é que um espirito poderia pintar.

1.3. o encontro radical com as coisas

Mas ndo € s6 a pintura que supde o encontro radical com as coisas.
O pensamento estético de Merleau-Ponty de natureza ontolégica, mostra que
é a arte, nas suas diferentes manifestacGes e nao so a pintura, que supoe o
encontro radical com as coisas.

A musica e a metafora da escuta e do siléncio, ainda que nao tivessem sido
afloradas por Merleau-Ponty, sdo caminhos de acesso ao Ser, que poderiam
superar os limites da sua estética ontolégica, que nao deixa de estar encer-
rada na moldura da sensacdo e no elogio da atitude natural. Seria caso para
pensar como € que a criacao musical se relaciona com o paradigma “visivel-
-invisivel” e como evoca os enigmas do Ser, procurando o que se vé e o que
se esconde através dos sons. Mahler seria o compositor escolhido como
paradigma para essa reflexao.

Gustav Mahler, se pudesse, estaria sempre a ensaiar e a ensaiar-se,
porque cada nota tem de dar o que tem impregnado nela. O ensaio é um
exercicio de paciéncia, de subtileza e de modéstia. Mahler, ensaiando muitas
vezes as obras que dirigia, raramente ficava satisfeito. Schonberg podia
perceber a razdo dessa luta com a invisibilidade da ideia musical que uma

partitura representa:

“escutei um dos seus “colegas” dizer, entre outras coisas, que ndo hd
nenhum segredo especial para conseguir boas execugoes quando
mediaram tantos ensaios. Desde logo ndo existe segredo nenhum,

pois quanto matis vezes se interpreta uma obra, melhor sai e até os



piores maestros tiram proveito disso. Mas, € claro, hd um segredo para
sentir a necessidade de um décimo ensaio, quando se estd a ensaiar pela
nona vez e se ouvem coisas que podiam estar melhor: € que se sabe que
contudo ha algo a dizer num décimo ensaio”

(Schonberg, 1963, 56)

A insatisfacdo do musico é a mesma do pintor: ambos sao personagens
da sua arte, numa procura incessante do que através dela podem descobrir

sobre o mundo e sobre si proprios.

“Enquanto sou capaz de exprimir a minha experiéncia com as palavras,
nao o faco com a musica. A minha necessidade de exprimir-me
musicalmente, sinfonicamente, inicia-se apenas no reino dos obscuros
sentimentos, as portas do “outro mundo”, onde as coisas jd ndo sao
destruidas pelo tempo e pelo espaco.”

(Romolo e Nanni in Volterra, 1995, 87)

A obra provoca no visivel e no dizivel uma pausa que pode ser um
impulso renovado para penetrar no que esta encoberto e ainda nao tem a
forma do “estar ai”.

Cézanne e Mahler podem viver no mesmo lugar ambiguo e dificil em que os
individuos poderiam encontrar-se consigo e com as coisas. Junto com o poeta.
A poesia é a obra suprema da linguagem que ilumina na clareira (Lichtung) do
Ser (Heidegger). O poeta que fala, pensa a origem do mundo. O pensamento,
neste contexto, ndo equivale a conhecimento ou reflexio tedrica, mas significa
aligacdo intima ao Ser, pertence-lhe (das gehoren) e escuta-o (das horen).

As palavras tém musicalidade. Segundo Heidegger, o poeta e o musico
unem-se numa poética musical cuja metafora é a escuta. Os sons sdo uma
forma de pensamento, alias a forma de pensamento que expde o Ser e o
seu caracter enigmatico, porque o Ser que se diz pela palavra poética nao se

define conceptualmente. A musica é a da palavra poética; o pensamento € o

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

23



24

que a palavra poética manifesta; a escuta da palavra poética é a escuta do Ser,
do que expoe e do que silencia. Heidegger prolonga-se pela tese da linguagem
como casa do Ser (die Sprache ist das Haus des Seins), destacando os pensadores
(die Denkenden) e os poetas (die Dichter) como guardides dessa casa, fazendo
de Holderlin e nao de Rilke, o poeta dos poetas. Holderlin canta, segundo
o filosofo, a “esséncia essencial” da poesia, que ¢é a escuta do apelo do Ser.
Os Sonetos a Orfeu de Holderlin “falam” da musicalidade das coisas terrestres
e divinas afastada do ruido das vozes humanas. Orfeu é o musico, o poeta,
o cantor, toca lira e citara. A musica é doce e apolinea, penetrante e dionisiaca.
Orfeu ¢ o representante dos dois reinos, ao vaguear como espirito errante,
sempre acompanhado pela sua lira, simbolo da atitude da escuta, que os
humanos ja perderam na sua pureza.

A metafora “canto da terra” é correlativa da metafora da audi¢ao e tal como
o canto, também ouvir pressupde criacao. Os sons do canto da terra expdem
sinais de esplendor e de vida, que resultam do pulsar ciclico da natureza. S6 o
siléncio dos mortos pode ser seu par, porque a humanidade afastada do circuito
orfico nao tem o entendimento da circularidade, ndo canta o canto da terra.

Rilke constata a experiéncia de duas realidades sem conciliacdo: a natureza e
a humanidade nao experimentam a mesma unidade. O ser humano sofre, porque
se afastou da dadiva da natureza, fonte e reserva de todas as forcas. O poeta
frequentou intimamente os pintores de Worpswede e sente-se participante das
mesmas intencoes desses pintores. Worpswede é o reduto onde a paisagem é
admirada e respeitada em todo o seu esplendor. Pintores vieram de longe para
viver na natureza e admirar e sentir a forca criadora que brota dela. Partilhando
uma emocao de vida que é comum, pretendem que as suas obras revelem a
adesao intima ao “estado de natureza”. Os pintores de Worpswede pretendem
honrar a natureza e o laco do individuo a terra. A natureza tem os seus mistérios;
ainacessibilidade a esses mistérios nao da o direito de os desventrar, porque sao
desconhecidos. O grupo de Worpswede reconhece os enigmas das leis que regem
os ciclos do mundo natural e respeitam-no, procurando uma harmonia entre a

cadéncia da vida dos seres humanos e a cadéncia dos estados da natureza.



A tradi¢do de uma filosofia da natureza que, desde Goethe, passando por
Alexander von Humboldt, sustenta a tese de que a natureza é Ser, origem,
fundamento, entidade, padrao ontolégico e defende que a relacao entre sujeito
e natureza é, primeiro, uma relag¢do ontologica.

Cézanne que deseja mostrar na sua obra a forca matricial da natureza, geradora
da sua prépria representacao artistica, conduzira a pintura a abstraccao. A
libertacao de todos os elementos acessorios para captar a intensidade da
forma, sem a tirania do realismo figurativo, conduzira a arte que, ndo tendo
referéncia directa com a realidade natural, remete para uma articula¢ido menos
visivel, mas mais intima com essa realidade. E esse o excesso que pertence a
arte: situar o sujeito numa realidade menos explicitavel, mas mais apreendida.

E como adulto que o ser humano n#o vive o sentimento do todo da
natureza, nao ouve o canto da terra “E a musica, sempre nova, vinda das
pedras mais frementes, / constréi no espaco inttil a sua casa divina®” (I1-10)
(Und die Musik, immer neu, aus den bebendsten Steinen, / baut im unbrau-
chbaren Raum ihr vergottlichtes Haus). Mas, o canto da terra nao deixa de
manifestar-se ritmicamente. Na primavera a terra esta particularmente
esfuziante (I-21, I11-21, I11-25) depois da invernosa reserva entorpecida em
que interrompe a doacdo. “A primavera regressou. Em tudo / a terra é uma
crianca e aprendeu inteiras / tantas, tantas poesias... E, pelas canseiras,
/ recebe o prémio do seu longo estudo. (...) Terra que estéas livre, da-te a jogos
felizes / agora com as criancas. Quem te apanha, / alegre terra. A mais alegre
ganha” (I-21). (Friihling ist wiedergekommen. Die Erde / ist wie ein Kind, das
Gedichte weiss; / viele, o viele ... Fiir die Beschwerde / langen Lernens bekommt
sie den Preis. (...) Erde, die frei hat, du gliickliche, spiele / nun mit den Kindern.
Wir wollen dich fangen, / frohliche Erde. Dem Frohsten gelingts).

Rilke exprime com as imagens da fonte (II-15, I1-16), dos frutos (I-7, I-13,
I-14, I-15, I11-17), das flores (I-14, I-22, 11-5, 11-6, I1-7), das arvores (I1I-17, IT-21) e,

3. A traducao portuguesa de Die Sonette an Orpheus de Rainer Maria Rilke utilizada é a de
Vasco Graga Moura, editada pela Quetzal Editores, em 1994.

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

25



26

consequentemente das seivas, dos sucos, dos rumores, dos perfumes,
avitalidade real em que se move a natureza, (re)completando interruptamente
o circulo do regresso e da despedida.

A rosa é a flor de Rilke. Cultivou rosas no jardim de Muzot. Dedicou-lhe
um ciclo de poemas franceses — Les Roses — e escreveu para seu epitafio
Rose oh reiner Widerspruch. Lust niemands Schlaf zu sein unter so viel
Lidern. Nos Sonetos a rosa é uma flor dotada de ser, esta dentro do circuito
orfico e, especialmente perto de Orfeu, conotada com algo de fundamental,
ainda que ndo seja dito o qué (I-5, I1-6, II-21). A rosa é um perfume que percorre
os séculos, mas é vio procurar encerrd-la num nome, numa designacao.
Ela escapa-nos sempre. Rilke “respira” a rosa e deseja que se dé o seu nome a
uma variedade de rosas. Tudo é metamorfose, fim e recomeco.

Em Os Sonetos a Orfeu o canto da terra é o canto da pulsacdo do que esta ai,
numa mistura de diferencas. Cada vida cruza-se com as outras vidas, o corpo
entrelaga-se com os outros corpos e com as coisas. “Olha as flores, que sdo por
fiéis da terra havidas, / a quem damos destino, do destino no dorso, / mas,
quem sabe! se elas murcham arrependidas, / j4 passa a ser connosco sermos
o seu remorso” (I1-14) (Siehe die Blumen, diese dem Irdischen treuen, / denen
wir Schicksal vom Rande des Schicksals leihn, / aber wer weiss es! Wenn sie
thr Welken bereuen, / ist es an uns, thre Reue zu sein).

Ver € simultaneo de ser visto, ouvir é simultaneo de ser ouvido e parece
ter de renunciar-se a nogoes como “actos de consciéncia”, “matéria”, “forma’,
“percepgao’, porque ha um pacto em surdina entre os seres do mundo: o desejo
de vida. Rilke, néo esconde a exaltacdo de estar no mundo nem a convic¢ao do
individuo se envolver na densidade, na espessura desse mundo. Um envolvi-
mento que permita que o invisivel comporte o visivel tal como a luz comporta
a penumbra e a figura comporta a sombra. Rilke ao fazer da emocao de ouvir
o ponto nevralgico do cruzamento da palavra e da musica - “das Horen” é a
semente dos Sonetos — evoca o enigma do principio e do fim.

Ao considerar a poesia e a musica como pertencendo 2 mesma unidade

primordial, Rilke n3o repudiaria Verlaine que reclama a musica antes de tudo.



O som da palavra e o som de uma nota traduzem a mesma metafora originaria
da audicdo - “ai lhes deste um templo no ouvido” (I-1) (da schufst du thnen
Tempel im Gehor). A palavra e a lira participam da mesma experiéncia que é
ouvir. Rilke atribui a audicdo a importancia do originario (Ur) e faz confluir
nesse sentido a plenitude sinestésica. O canto define a existéncia — “cantar é na
verdade um outro alento” (I-3) (In Wahrheit singen, ist ein andrer Hauch) —,
porque o som e a palavra nos colocam mais perto do som elementar. Prosseguir
no canto é perseguir o que o canto celebra e expoe e, simultaneamente,
esconde. O canto simboliza, portanto, o paradoxo da arte: encobrir enquanto
descobre, descobrir enquanto adensa.

O privilégio do “ante-cantar” traduz a unidade e indistin¢gdo dos modos
de sentir. Essa indistin¢do nao diminui nenhum desses modos, mas reune-os
numa espécie de abstracco originaria: a amalgama sinestésica é auséncia de
identidade. Na unidade desse ai anterior, propoe o Poeta o que é anterior ao
movimento e ao tempo: a eloquéncia do siléncio.

O simbolismo do canto de Orfeu e da sua lira inspira o pensamento de
que o individuo transcende-se daquilo que lhe é familiar e habitual e traz,
num movimento para a luz, o que se perde nos lugares comuns da palavra,
do comportamento, da mascara que se sobrepoe a mascara. Uma obra tem de
ter mistério. Esse mistério é o apelo da obra, é o desejo que ela desperta para
ser conhecida, interpretada, para partir para outras obras, para outra peca
musical, livro, quadro, escultura.

Nos Sonetos, Rilke medita sobre a lei da metamorfose e da sua implacavel
aplicaco na vida. A pintura da natureza, o canto da terra como fonte criadora,
a musica como compreensao do Ser, a danca como celebragdo do corpo sao
modos de cruzamento do efémero e da duracdo dos seres. Sdo, portanto,
as formas artisticas o suplemento de ser que inspira o individuo a vencer a
perda incessante de substancia. Se em Worspwede Rilke penetrou no mundo
das artes plasticas, nos Sonetos constréi a grande festa orfica, fazendo a

apologia da musica e da palavra poética, concebida na substancia da musica.

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

27






2. Do belo e da obra de arte
2.1. o tempo passa

As manhas s2o o comeco de um novo dia, pelo menos em cada despertar ha a
esperanca de que se pode comegar, de que se pode deixar para tras o que era de
ontem, antes de adormecer. O sono tem essa qualidade de fechar um dia e abrir
outro. O sono € o corredor de passagem em que se desloca o esquecimento,
ou o seu desejo. _Dorme que amanhd é um outro dia e as coisas vdo parecer-
-te diferentes. Esta afirmacao cheia de boa vontade apaziguadora, provavel-
mente ja todos a ouvimos ou ja a proferimos.

Cioran que sofreu durissimas insénias tem muito claro a importancia

de dormir:

“El extraordindrio fenomeno del insomnio hace que no hay discontinui-
dade. El suetio interrumpe um proceso. (...) El tipo que se levanta por la
manana después de una noche de suefio tiene la ilusion de comenzar algo.
Pero, si velas toda la noche, no empiezas nada.”

(Cioran, 1996, 225)

As manhas trazem esperanca, trazem também a dtvida. Ha coisas que vao
realizar-se e outras nao. As horas do dia sao constantes tomadas de deciséo.
As manhas, porém, s3o como a infancia, o periodo em que parece que

tudo é possivel.

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

29



30

O homem € carne e 0sso, sangue e nervos, um pequeno mundo mortal que ndo
quer morrer e, por isso, inventa meios para deter a voragem do tempo. Um rosto
belo, um monumento belo, uma escultura bela, um poema belo, uma teoria mate-
matica bela, uma sonata bela, uma imagem bela...de que prazer estamos a falar?

Chegados aqui, poderia concordar que o belo ndao é uma ideia nem um
modelo; é uma qualidade presente em certos objectos sempre singulares que
nos sao dados a perceber. Se dizemos que uma coisa é bela, damos conta da
presenca de “qualquer coisa” que nos interrompe. O objecto belo solicita! Entdo,
em vez da pergunta o que € a beleza? talvez seja mais 1til para a nossa reflexao
perguntar o que é um objecto belo? Dizer por exemplo, esta escultura é bela é
um juizo de valor, que destaca a qualidade de um certo objecto, quando este
objecto é olhado segundo uma certa atitude contemplativa. Com esta definicao
estamos tipicamente no dominio da arte, no dominio do prazer desinteressado
que a arte possibilita. Se entrassemos por este tema por uma via histérica e
sistematica teriamos de considerar as diferentes teorias da arte que, diversas
entre si, propoem uma perspectiva diferente sobre o que é um objecto belo.
Os movimentos de vanguarda do principio do século XX e a irrupcao da arte
moderna, utilizando novos materiais e procedimentos, ensaiando novas formas,
comprometendo a arte no seu tempo, tornam a questao da arte um problema
da cultura, interrogando a finalidade e o papel da arte na sociedade moderna.

Para avancar, parto da premissa que um objecto belo é aquele que
emociona, é aquele que possibilita mais do que outros atingir uma expe-
riéncia a que se chama “experiéncia estética”. A experiéncia estética ¢é a
experiéncia particular que se faz das coisas do mundo e do significado
que isso tem para cada individuo. Sendo essa experiéncia nao s6 empirica,
mas intelectual, dar sentido a uma coisa, a um objecto implica também
uma atitude critica. A vivéncia de uma experiéncia estética comeca com
os sentidos, mas nao acaba nos sentidos, nao é uma reac¢ao puramente
organica e, por isso, desencadeia reaccoes cognitivas, afectivas, emotivas.
Expressa escolhas, juizos, gostos. E um modo de dar ordem & expe-

riéncia do quotidiano, sendo também um acto de auto-conhecimento.



E um facto que procuramos solucdes estéticas para o dia a dia. O individuo
ao valorizar um objecto, estd a definir uma relacdo pessoal com ele.
Ao escolher os objectos esta a revelar-lhe sentido e a comunica-lo aos outros.
Estas escolhas estéticas sao também manifestacdo do individuo e da sua
presenca no mundo dos outros. O individuo nfo é s6 a sua circunstancia,
é também os objectos que ocupam (e desocupam) essa circunstancia.

E agora ainda uma palavra sobre o simétrico do belo: o feio. Diz-se
que qualquer coisa é tanto mais feia quanto mais afastada esta do belo.
E possivel legitimar um discurso sobre o feio com os mesmos argumentos que
usamos para discursar sobre o belo, mas com sinal contrario. Ao afastarmo-
-nos de uma ideia de “belo-em-si”, de um belo transcendente e candnico,
introduzimos a qualidade de “relativo” que é tanto valida para o belo como
para o feio. Preferimos perguntar “o que é um objecto belo?”, mas é igual-
mente legitimo perguntar “o que é um objecto feio?”. Ha feio nas coisas como
ha na natureza, na iconografia, em toda a arte, nos mais diversos contextos
histoéricos, nos individuos, nas suas atitudes e nos seus pensamentos.
H4 um mistério no feio, talvez maior do que no belo. Apesar de parecer
que o individuo prefere o belo ao feio, ndo deixa de ser uma verdade que
o feio também fascina, atrai e perturba. Tal como o belo, também o feio
tem associado um elenco de conceitos especificos: desarmonia, assimetria,
desequilibrio, despropor¢ao, grotesco, desagradavel, mau gosto... imperfeicao!

Parece, porém, que em geral, o individuo prefere o belo ao feio e ainda
que quando escolhe aquilo que para outros parece feio é, na maior parte das

vezes, porque lhe parece belo.

“Beauty can be consoling, disturbing, sacred, profane; it can be
exhilarating, appealing, inspiring, chilling. It can affects us in an
unlimited variety of ways. Yet it is never viewed with indifference: beauty
demands to be noticed (...)", comeca assim Roger Scruton o preficio do seu
livro intitulado Beauty.

(Seruton, 2009: IX)

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

31



32

A beleza é também uma forca animica, uma condi¢do necessaria para a
humanidade. H4 o fogo, o ar, a agua, a terra... e a beleza que torna flamejante o
que é telarico e que torna etéreo o que € pesado — pelo menos provisoriamente.
Dificil é conseguir definir a beleza. Com essa definicao poderiamos meditar
sobre o estado das coisas e sobre a condicao dntica do ser humano.

Beleza podemos reservar para aquilo que nos arrebata, para aquilo que
quase nao temos palavras para descrever e pensamos que ao dizer “é uma beleza”
queremos dizer que estamos perante alguma coisa que nos preenche com um

consolador deslumbramento, com um completo apelo.

2.2. a arte e o mundo sensivel em Platao

Definir o belo ainda é mais dificil se tivermos em conta a histéria do pensa-
mento ocidental e as diversas defini¢oes que foram apontadas ao longo dos
séculos por fil6sofos, poetas e artistas. Recuando até aos Gregos, encontramos
a afirmacdo platonica de que a procura da beleza é um desejo de eternidade,
é uma espécie de ansia de purificacio; sem essa procura, o0 homem ficaria
infalivelmente condenado a arrastar-se no mundo da realidade sensivel.
A beleza nao se reduz a nenhum objecto simples e, por isso, declara Platao
(428/7-3477/6) que na origem de toda a beleza deve haver a primeira beleza
(a Ideia de beleza) que pela sua presenca torna belas as coisas que desig-
namos por belas. O belo ndo é uma dadiva mundana; nao existe no mundo
terrestre. Esta acima e para além do mundo. Sdcrates, conta-nos Xenofonte,
ensinava a Parrisios, o pintor, e a Cliton, o escultor, a maneira de representar
o que ha de mais agradavel no modelo, traduzindo na matéria, a verdadeira
beleza da alma. Sob o invélucro corporeo trata-se de atingir a beleza essencial
do espirito. O belo ndo se reduz a nenhum objecto simples e diz Platio que na
origem de toda a beleza deve haver a primeira beleza que pela sua presenca
torna belas as coisas que designamos por belas. O espirito puro aspira a
elevar-se o mais alto possivel no conhecimento ideal. O belo ndo é uma dadiva

mundana; nao existe no mundo terrestre. Est4 acima e para além do mundo.



A esséncia da arte esta no paradigma, no padrao do belo eterno que ilumina
o mundo estético. O belo-em-si € inatingivel, mas é dele que é preciso apro-
ximarmo-nos o mais possivel.

Os principais didlogos em que Platéo se refere a arte sao Hippias Maior,
Bangquete, Fedro e Republica. Os seus escritos sao dialogos ou dramas filoséficos,
que elevou a género literario. Por vezes, abandona a discussdo dialéctica
e exprime ideias de acesso dificil, recorrendo ao poder simbdlico do mito.
Entre os varios mitos famosos, merecem especial referéncia, o Mito do Fedro
e 0 Mito da Caverna.

No Fedro, a alma é considerada como um cocheiro que tem de conduzir,
no cortejo dos deuses, um carro puxado por dois cavalos, sendo um décil e o
outro indomavel. Quando nao consegue manté-los a par, cai, perde as suas
asas e a possibilidade de contemplacdo das ideias puras e tem de incarnar.
Quando na vida encontra algo que tem em si a participa¢do de uma dessas
ideias puras, toda a alma se entusiasma, porque se recorda dessa beleza que
um dia lhe foi dado observar. No Fedro o amor € referido como aspiracao a
beleza e elevacio progressiva da alma até ao mundo do ser a que a beleza
pertence. O didlogo Fedro apela a uma passagem pelo dialogo Banquete,
no qual Platdo considera o objecto do amor, quer dizer, a beleza e procura
determinar os seus graus hierarquicos. O Banquete retine convidados que
fazem o elogio do amor em termos poéticos. Sécrates é o ultimo a intervir e
conta a histdria de uma profetisa de nome Diétima, que lhe diz que o amor é
contraditdrio: feito de desejo daquilo que nao se possui e do gosto por aquilo
que nao se é, o amor agonizante renasce das suas cinzas. Os discursos que
os interlocutores do Bangquete pronunciam em louvor de Eros exprimem
as caracteristicas subordinadas e acessérias do amor, caracteristicas que a
doutrina exposta por Socrates unifica e justifica. Pausanias distingue do eros
vulgar (que se volta para os corpos), o eros celeste (que se volta para as almas).
Eriximaco vé no amor uma forca césmica que determina as proporcgoes
e a harmonia de todos os fendmenos, tanto no homem como na natureza.

Aristéfanes, com o mito dos seres primitivos andréginos, por castigo, divididos

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

33



34

pelos deuses em duas metades, uma das quais caminha no encalco da outra
para se lhe unir e assim, reconstituir o ser primitivo, exprime um dos tracos
que o amor manifesta — a insuficiéncia — e para o qual a arte pode ser uma
tentativa de preenchimento.

E precisamente pelo caracter de insuficiéncia préprio do ser humano que
Sécrates comeca o seu discurso: o amor deseja qualquer coisa que nao tem,
mas de que precisa; o amor ¢é desejo de beleza. O Fedon e o Fedro irdo
comprovar a experiéncia do Banquete. Somente o amor € capaz de ajudar a
alcancar, pela superacao de si proprio, tudo o que existe de eterno e de divino.
O amor é uma inspiracao infinita na direccdo de um além que o transfigura.
Deseja-se a beleza, porque é o bem que torna feliz. A beleza é o fim (telos)
do amor, mas tem graus diversos a que o ser humano sé se pode elevar por
aproximacoes sucessivas, ao longo de uma lenta caminhada.

A ascese que permite esse acesso nao é facil. Contudo, na cipula dessa
ascensao que o sujeito-amante consegue, encontra-se a visao do belo absoluto
em si e por si, universal e transcendente. Assim, toca-se no modelo dos modelos,
na Ideia das ideias. Em fun¢ido dessa Ideia, realidade suprema, os artistas
podem representar as suas individualidades parciais e fraccionarias.

O processo do amor platénico € a procura do belo supremo. O individuo
procurara, durante toda a sua vida, unir-se a essa beleza desincarnada
e primitiva. A procura do belo é um desejo de eternidade, uma ansia de
purificacdo. Sem essa procura, o individuo ficaria, infalivelmente, conde-
nado a arrastar-se no mundo da realidade sensivel. A busca do belo é,
portanto, espontanea e natural; a arte deve ser a procura da harmonia,
o mesmo ¢ dizer, o reencontro com o esplendor que ja possuiu na préexisténcia.
Em primeiro lugar é a beleza de um corpo que atrai e prende. Depois,
o iniciado nesse amor, inspira-se nele para amar todos os corpos belos.
O amor das simples formas sensiveis atrai, seguidamente, para a alma
daquele que é objecto do seu amor. O individuo compreende que tem
de elevar-se acima das formas sensiveis para atingir a beleza da alma,

do comportamento humano. O gosto pelas maximas morais supera-se



a si mesmo, pelo amor da moralidade absoluta. Depois da beleza das
instituicoes, das leis e das ciéncias, aparece a beleza em si, que é eterna,
superior ao devir e a morte, perfeita, sempre igual a si mesma e fonte de qual-
quer outra beleza. E a partir do belo, que tudo o que é belo é belo. Os artistas
deverdo saber representar a partir dessa Ideia, que € a realidade suprema.
E Sécrates quem afirma que o belo torna-se belo por meio do belo. Mas quem
poderé afirmar que conhece o Absoluto?

Retomando o mito do Fedro encontra-se uma relacao das almas com os
varios graus de beleza, na medida que a alma que encarnou tem a recordagao
das substancias ideais, despertadas pelo amor e, consequentemente pela beleza.
A beleza faz de mediadora entre o homem caido e o mundo das ideias e o
homem responde com amor ao seu apelo. E verdade que o amor também
pode ficar preso a beleza corpérea e pretender desfrutar exclusivamente dela.
Mas, quando € sentido e realizado na sua verdadeira natureza, o amor torna-se
o0 guia da alma em direccdo ao mundo do ser. Neste caso, ja ndo é s6 desejo,
impulso, delirio, porque se subordina a procura do ser em si, da ideia.
Eros torna-se entao, procedimento racional, dialéctica. Este conceito de
dialéctica, ponto culminante do Fedro, é o desfecho da teoria platonica do amor,
vindo a tornar-se o centro da especulaco platénica nos ultimos dialogos.

O Mito da Caverna permite exemplificar a Teoria das Ideias, explicando
que as coisas sensiveis s sdo inteligiveis pela sua participacdo nas ideias,
que ja foram contempladas numa vida anterior. As almas lembram-se das
coisas inteligiveis a vista das sensiveis, 0 que comprova que a ciéncia €é
reminiscéncia. Este Mito possibilita ainda a incursdo numa discussao filo-
sofica acerca da relacdo da luz e da sombra, enquanto processo de libertagao
da realidade sensivel (a sombra da sombra). Para Platao esse processo dura
toda a vida e tem de ser entendido como a busca de uma beleza desincarnada,
imaterial, que se impde pela sua pureza essencial e primordial.

A arte deve ser a procura da harmonia, o mesmo ¢ dizer, o reencontro com
o esplendor que todos possuimos nas profundezas da preexisténcia. A filosofia

da arte em Platao é o pensamento da transcendéncia. E preciso participar

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

35



36

nos arquétipos dos objectos para poder sentir a sua beleza profunda.
A esséncia da arte esta no paradigma, no padrao do belo eterno que ilumina
o mundo artistico, do mesmo modo que o sol ilumina o mundo terrestre ou
0 Nous ilumina o entendimento.

Para Platdo, o Mito da Caverna aponta para o tema da diferenciacao
da condicao humana, conforme se é, ou nao, esclarecido pela educacio
(no Ménon este assunto é o cerne do dialogo). Também nos diadlogos
As Leis e Repiiblica, Platdo consagra o planeamento da educacio e, mais uma
vez, a arte tem de ser entendida no ambito de uma cidade ideal (exposta na
Republica), concebida para trazer uma resposta a decadéncia da democracia
ateniense. No pensamento platonico, nao se desliga a reflexdo do objecto
artistico e da imita¢do de um pensamento gnosioldgico e ontolégico global.

Platao pretende uma hierarquizacao de valores que seja a salvacao do
individuo; essa é a finalidade da cidade ideal. E neste contexto em que
Platdo se move, em que aparece a no¢ao de imitacao e em que o problema
do objecto artistico e do belo devem ser interpretados. Platao néo aceita a
poesia de caracter mimético. Os poetas tragicos praticam a mimets; Homero
foi o primeiro mestre e guia de todos os poetas tragicos; o pintor é o imitador
daquilo de que os outros sdo artifices; o pintor nao tenta imitar cada
uma das coisas que existem na natureza, mas antes as obras dos artifices.
A pintura é uma imitacdo da aparéncia; a arte de imitar estd bem longe
da realidade. Se na verdade, o pintor ou o tragediégrafo fosse conhecedor
das coisas que imita, aplicar-se-ia muito mais as obras do que as imitacdoes.
Um imitador é um fazedor de imagens. A principiar em Homero, todos os
poetas sdo imitadores da imagem da virtude e dos restantes assuntos sobre
0s quais compdem, mas nao atingem a verdade. O imitador é um criador de
fantasmas, que nao entende da realidade, mas s6 da aparéncia. O imitador
nao tem conhecimentos que valham nada, sem aquilo que imitam, é uma
brincadeira sem seriedade. O poeta deve ser colocado em simetria com
o pintor, pelo facto de fazer um trabalho pouco importante em relacao a

verdade e por conviver com a pior parte dela.



Existem razbes para ndo o receberem numa cidade que vai ser bem
governada, porque desperta aquela parte da alma que deita a perder a razo.
O poeta imitador instaura na alma de cada individuo um mau governo, lison-
jeando a parte irracional que esta sempre a forjar fantasias, a uma enorme
distancia da verdade. A poesia fortalece as paixoes da alma que nos tornam
piores e mais infelizes. Quanto a poesia s6 se devem receber na cidade os
hinos aos deuses. Platdo adverte que se forem acolhidos na cidade, a lirica ou
a epopeia, acabarao por governa-la no prazer e na dor, em lugar da lei e do
principio que em todas as circunstancias a comunidade considere o melhor.
Platdo tem consciéncia de que a poesia exerce um encantamento sobre todos
os homens, mas s6 podera estar presente numa cidade bem governada,
se tiver argumentos convincentes. A justica e outras virtudes nao podem
ser ensombradas por honrarias e poderes pessoais. A alma, uma vez que é
aparentada com o divino, o imortal e o eterno deve voltar-se para coisas desta
natureza e sair das numerosas e impias excrescéncias da terra.

Para Platdo, o pintor é um produtor de aparéncias, de falsos louvores,
é um imitador da imitacao. O filésofo desvaloriza a dimensao da criacio
individual, porque a preocupacdo com o Bem leva-o a colocar restricoes
as formas da actividade humana. O que rege a preocupacao do filosofo é
uma atencao quase obsessiva pela ideia de Bem, ligada a de Verdade e a
de Belo. A desvalorizacao que Platao faz dos objectos estéticos, ndo pode
ser entendida como uma desvalorizacao absoluta, mas antes como o reco-
nhecimento de que sao perturbadores de um processo que tem por objectivo,
a constituicdo da cidade ideal. A censura refugia-se numa ideia de bem,
que preside a coesdo necessaria da cidade ideal. Num sistema em que
o individuo é sobrevalorizado, apelando para o prazer como dinamica
fundamental, geram-se perturbacoes sociais.

Por isso, os seus critérios de seleccao sdo muito rigorosos, em fun¢ido do
que ele considera uma cidade justa, virtuosa e benéfica para todos os cidadaos.
Como a arte tem um papel pedagogico na cidade ideal, os critérios assentam

mais em exigéncias morais do que em exigéncias artisticas e estéticas.

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

37



38

As artes, como por exemplo a musica, que se determinam a partir de relacoes
aritméticas e se fundam numa harmonia a partir de relagdes numéricas, merecem
todas as honras. Mas nem toda a musica € assim. A musica dérica é permitida
na cidade por ser uma musica viril, gregaria, nobre; a musica jonica é prejudicial
por apelar as determinagdes irracionais do individuo e as suas pulsoes. Por conse-
quéncia, toda a musica que se baseia em melodias lamentosas, cantos queixosos,
harmonias voluptuosas, ritmos maérbidos deve ser condenada. Também devem
ser evitados os instrumentos de cordas muito numerosas e a flauta.

Da cidade é preciso também excluir a forma dramatica e substitui-la pela
forma narrativa pura, até porque a forma dramaética da tragédia e da comédia
supdem a imitacdo de heréis por cidadaos que gostariam de os copiar
fielmente. Para a poesia, os critérios de escolha sdo claros: s6 sdo admitidos
os hinos em honra dos deuses e os elogios de gente de bem; todos os que
cantam o prazer e a volipia devem ser excluidos da cidade. A intransigéncia
de Platao é mais evidente em relacdo as artes que imitam, isto €, as artes da
aparéncia. A primeira arte visada é a poesia, designadamente a homérica,
que utiliza palavras aterrorizadoras, moérbidas, indolentes. Platao repudia
as paix0es e as emocoes, porque amolecem o espirito. S6 devem imitar-se as
qualidades e as virtudes como a coragem, a temperanca, a sobriedade.

Podemos considerar excessiva a condenacao da imitacéo, a exclusao dos
poetas e de certos musicos para fora da cidade, assim como a severidade em
relagdo a Homero. A intencao de Platao € clara: submeter a arte a autoridade
da filosofia, & competéncia e vigilancia do rei-filésofo. S6 o filosofo é a garantia
da cidade justa e harmoniosa e s6 ele pode saber o que é o bem e o belo, porque
é ele que esta mais perto das ideias verdadeiras. A educacao artistica deve
seguir a par com a educacdo do corpo, musculado pela ginéstica, ao ritmo de
musica militar. Se Platao desconfia da arte e teme pelos seus efeitos, é porque
reconhece que a arte ndo é uma coisa menor. A arte tem um papel tao relevante
na cidade, que deve ficar sob a al¢ada do filosofo. Serao precisos vinte e trés
séculos para que Nietzsche, o anti-Platdo, inverta as referéncias, denuncie o

caracter ilusério da Teoria das Ideias e assimile a arte a realidade e a vida.



Concluindo: a arte e a cultura (paideia grega) fazem parte de um plano
politico (de polis) global e, nesse ambito, deve ser entendida a formagao artis-
tica dos cidadaos. Platdo desenvolve, paralelamente, a uma estética idealista,
uma estética da recep¢ao do efeito, o que na sua reflexao, antecipa as conse-
quéncias das componentes sociolégicas e psicologicas da arte. Ao lado do
mundo da beleza ideal, que aspira a transcendéncia e ao divino, ha o mundo
da experiéncia concreta da arte, vivida pelo individuo e pela sociedade.
Por um lado, a perfeicao absoluta, a esfera do sublime; por outro lado, o mundo
sensivel, imperfeito, mas perfectivel, gracas a filosofia. Platao elogia a beleza,
mas duvida da arte e dos artistas. Esta desconfianca pela arte, sustentada por
razOes morais e politicas, mostra a importancia que o filosofo lhe reconhece:
a arte assume uma importancia maior, quando a filosofia se debruca sobre
ela e a regulariza. A experiéncia solar e luminosa do belo, Platio opde a forca

tenebrosa do desejo, que anima a arte e que € preciso dominar.

2.3. a arte e o mundo sensivel em Aristételes

Se Platao considerava a ideia do bem-em-si, um principio transcendente ao eu e
ao mundo, um arquétipo eterno, uma forma pura exterior a razao que o concebe,
Aristoteles (384-322) nao vé na ideia de bem-em-si sendo uma ideia imanente
a0 espirito humano, cujo objecto nio pode ser procurado fora de nds proprios.
O ideal estd no homem. A arte é uma produgao criadora de formas novas e onde
nenhuma foi conhecida anteriormente por aquele que a criou. A comparacao
entre Platao e Aristételes quanto ao papel do artista na cidade permite ainda
estabelecer dois caminhos distintos de entendimento da arte, que historicamente
permitem situar, pelo menos didacticamente, duas tendéncias perante a expe-
riéncia estética, quer se trate da criacdo ou da fruicao: a arte sujeita a vigilancia
e a arte como emancipacao. Aristdteles recusa a separacao entre o mundo inte-
ligivel e 0 mundo sensivel, associando o prazer estético a imitacao artistica da
natureza. Aristteles ndo submete a arte a autoridade da filosofia ou da politica

nem pretende excluir da cidade os artistas inconvenientes.

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

39



40

Aristételes atribui as artes um caracter nobre, considerando que a poesia,
a musica, a pintura e a escultura tém virtudes benéficas quer para o individuo
quer para a sociedade. A arte em geral é antes de tudo, uma técnica; entra
na categoria das actividades poiéticas (fabricacao de um objecto; por isso,
a producgio de uma obra de arte é equivalente a uma obra de marcenaria),
que sao inferiores as actividades teoréticas (como a filosofia) e as activi-
dades praticas (como a politica e a moral, que fixam regras para a ac¢ao
concreta e para a conduta dos individuos). Nao admitindo a separagio entre
o mundo das ideias e 0o mundo sensivel - se a ideia existe num mundo a que
nao temos acesso, é desconhecida e, por isso, ignorada — Aristoteles abre
o vasto campo do enraizamento das ideias no mundo sensivel. A imitacao
ja nao constitui um fracasso ontolégico, mas tem um caracter legitimo.
Se para Platao a imitacdo é uma degradacdo do mundo ideal, é uma cépia
palida do verdadeiro, é o engano e o fracasso, para Aristdteles a imitacao
é uma tendéncia natural dos homens que os distingue dos animais, sendo
pela imitacao que os seres humanos adquirem os primeiros conhecimentos.
Além disso, a imitacdo é uma forma de prazer. Veja-se o interesse que captam
os retratos. Aristételes atribui um significado lato a imitagdo: o criador ao
imitar nfo copia necessariamente as coisas da natureza, mas imita-as em
relacdo aquilo que elas poderiam ser. O filésofo admite também a evolucio
possivel das formas artisticas, uma vez que a arte ndo tem de obedecer a uma
forma imutavel e eterna de beleza.

A imitacdo é natural ao homem desde a infancia e nisto, difere de outros
animais, pois que ele é o mais imitador de todos, aprende as primeiras
coisas por meio da imitacao e todos se regozijam com as imitacoes.
Sendo préprio da natureza, a imitacdo também é a harmonia e o ritmo.
O belo sendo composto de algumas partes, ndo s6 deve ter estas em
proporg¢ao, mas também deve ter uma certa grandeza ndo arbitraria,
considerando que o belo consiste na grandeza e na ordem.

Ha trés aspectos na imitacdo que devem ser considerados: O que se imita?

Com que meios se imita? Como se imita?



Os varios processos de imitacao marcam diferencas em relacao a pessoa
que imita; toda a imita¢ao implica uma infinita diferenca. O imitador
manifesta-se através daquilo que imitou; ha contetiddos que correm
subrepticiamente na representacio da forma. A imita¢do que parece visar
um grau superlativo de objectividade, assegura a manifestacao de uma
profunda subjectividade. O prazer é tanto maior, quanto a imitacio se
possa tornar verosimil.

A imitacdo é s6 de formas exteriores ou actualiza esséncias estruturais?

Nenhuma imitacao é fundamentalmente uma copia. Uma representacio
é uma re-presentacdo e portanto ha uma distincdo com o que é imitado.
O mesmo objecto pode provocar a mesma emocao suspensiva perante
espectadores tao diversos: entdo ha uma esséncia que aglutina a diversidade?
Uma vez reabilitada a mimésis, a tragédia (que beneficia da musica e do
espectaculo) é assumida como a forma poética mais refinada, precisamente
porque, através da imitacdo, permite um prazer mais intenso. A tragédia é o
encontro do eu com a “moira’, a ironia dos deuses. E se a tragédia é a conden-
sacao de uma accido em que se da o encontro com a fatalidade, entao toda a
vida pode reger-se pelo caracter da “moira”. Para Aristételes a tragédia nao
usa a representaco para imitar os costumes, mas vale-se dos costumes para
retratar as accOes e para fazer acontecer a accao catartica. A catarse da-se tanto
no exercicio do fazer como no ver feito. O espectador é co-autor do objecto
visto, lido, representado. Os tragicos sao imitadores; a tragédia é a imitacao
dos melhores, enquanto a comédia é a imitacao dos piores, 0 que pressupoe
uma axiologia implicita. Perante um espectaculo que representa diferentes
acgoes, o individuo sente as emocoes que estdo a ser vividas no palco,
liberta-se delas e do poder que exercem sobre si. Claro que essa identificacao
tem limites. Nao se imagina que um individuo que assista a tragédia do
Edipo de Séfocles, decida matar o pai e furar os olhos. A tragédia realiza uma
espécie de arte total, harmonizando texto, coros, musica, danca. Pela catarsis,
a imitag@o torna-se mais do que imitacdo, ao acrescentar um elemento

misterioso na relacdo da recepcao artistica com os espectadores.

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

4



42

Mas nao € ainda Aristételes que da autonomia a arte, porque a arte
permanece ligada, de multiplas maneiras, ao projecto de organizacao

politica, embora num sentido diferente do platdonico.

2.4. a estética kantiana

Ao longo da histdria da filosofia encontramos varias interpretacGes acerca
do belo e da obra de arte. Pense-se para além de Platdo e Aristételes nas
teorias de Plotino, S. Tomas de Aquino, Kant, Hegel, Nietzsche, Heidegger,
Croce, Benjamin, Dufrenne, Eco, Danto, Adorno, Goodman, entre outros.
O século XX andou a procura da beleza e da legitimacao da obra de arte.
O que fazer, entao? Ignorar para os nossos dias a pergunta o que ¢ a beleza?
pela dificuldade da resposta?

Até ao Renascimento, o pensamento sobre a beleza € distinto do pensa-
mento sobre a arte. O ideal humanista proclamado no Renascimento
constitui uma etapa decisiva para uma sintese entre a razao e a sensibi-
lidade. Leonardo Da Vinci é o expoente deste ideal. Esta sintese alimen-
tard as controvérsias e as disputas que terdo lugar em épocas posteriores,
designadamente no século XVII e no século XVIIIL. Do Renascimento até ao
século XVII a reflexdo filosofica sobre a beleza devera, para confirmar a sua
autonomia, libertar-se das tutelas da ciéncia, da religido e da moral. De facto,
sendo a reflexdo sobre o belo e a contemplacao de obras artisticas tao antigas
como a filosofia, a Estética é uma das disciplinas filoséficas mais recentes.

A Estética n3o é uma teoria de arte, se tivermos em conta a especi-
ficidade das teorias elaboradas por alguns artistas sobre a sua pratica
ou sobre as artes suas contemporaneas, como fez Aristételes na Poética,
Leonardo da Vinci no Tratado da Pintura ou Boileau na Arte Poética,
para dar sé trés exemplos. Nao é Histoéria da Arte que, nascendo no século
XVIII, a partir da Histéria da Arte Antiga (1763) de Winckelmann,
tem um método e um objecto muito especificos: compreensao das obras,

dos estilos, das escolas artisticas no espaco e no tempo.



Asthetica é, em 1750, pela primeira vez, titulo de um livro de Alexander
Gottlieb Baumgarten (1714-1762) que cria esse neologismo a partir do
adjectivo aisthétikos. A primeira revista de Estética s sera lancada
em 1904, na Alemanha, chamando-se Zeitschrifi fiir Asthetik und allgemeine
Kunstwissenschafft.

Baumgarten propde a Estética como uma teoria geral da sensibilidade,
a partir da qual deveria desenvolver-se uma teoria do sujeito e do objecto
estético e uma teoria das belas artes. A obra, estando longe de apresentar
um caracter sistematico, tem o mérito de apresentar uma reavaliacdo da
sensibilidade, quer através do campo estético quer do artistico, desafiando o
racionalismo do pensamento moderno. Baumgarten refere-se a um conjunto
de objectos que possibilitam, mais do que outros, atingir um tipo de expe-
riéncia que ele designa por estética. Esses objectos tém ainda a particulari-
dade de se dirigirem quer aos sentidos quer ao entendimento, preenchendo
o significado do conceito de beleza. Os objectos belos ddo um prazer desin-
teressado, o prazer estético. Para Baumgarten a Estética, que nao poderia
ficar reduzida a uma teoria da arte (Kunstwissenschaft) ou a uma teoria das
diversas artes e das obras de arte ou a uma teoria da criaco artistica, é uma
disciplina que deve tomar sob a sua alcada o dominio da subjectividade ou,
segundo a sua definicio, o dominio do “belo pensamento” (schones Denken).
Influenciado pelo sistema da harmonia pré-estabelecida de Leibniz e pela
psicologia de Christian Wollf, considera que o belo é aquilo que emociona.

O inicio da Estética foi auspicioso, ganhando rapidamente a consideracao
filosdfica de Kant (1724-1804) e, seguidamente, o interesse de todos os grandes
filosofos. Kant defendeu que belo é aquilo que apela aos sentidos e que imedia-
tamente agrada sem conceitos. Argumenta a negacao de toda a objectividade
do belo; o belo nao é nem uma ideia em si, nem uma ideia no objecto, nem um
conceito objectivamente definivel, nem uma propriedade objectiva do objecto;
é uma qualidade que atribuimos ao objecto para exprimir a experiéncia que
fazemos de um certo estado da nossa subjectividade. Kant d4 uma impor-

tancia nova ao sujeito e a recepcao e apreciacao das obras de arte destacando a

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

43



44

faculdade de distinguir, de julgar, de criticar. Interessa-se também pelas
relagoes da arte com a natureza, referindo-se aos pares belo natural/
belo artistico, sublime na arte/sublime na natureza.

A primeira vez que Kant se ocupa da problematica estética é no texto
Observagoes acerca do sentimento do belo e do sublime, publicado em 1764.
Neste texto, ndo ha ainda referéncia a nenhuma sistematizacao filosofica.
O sentimento do belo aparece nos seus matizes, em particular relacdo com a
vida moral. A problemaética estética coloca-se com maior acuidade nos anos
seguintes e em relacdo com o gosto, a capacidade de valorizar e o juizo do belo.

No curso de 1765-1766 ha a referéncia a uma critica do gosto, que devera
ser entendida como tentativa de encontrar, a partir de um método empirico,
os principios do gosto estético, assente numa légica da sensibilidade.

A estética kantiana e, muito particularmente, a Critica da Faculdade da
Julgar (Kritik der Urteilskraft, 1790) tém sido referéncia de renovados estudos
e interpretacoes, na esteira das trés grandes linhas de interpretacao de Kant,
designadamente a hegeliana, a neokantiana e a heideggeriana. Este facto
deve-se também ao interesse que a tematica desse texto e especificamente a
primeira parte — Critica da Faculdade de Julgar Estética — assumiu na questio
acerca da situacio das artes e da sua experiéncia subjectiva e intersubjectiva.
A Critica da Faculdade de Julgar tem a estrutura da Critica da Razdo Pura:
uma “Analitica” e uma “Dialéctica do Juizo Estético” e uma “Analitica do
Juizo Teol6gico” Kant que afirma que todas as faculdades da alma se podem
resumir a trés, sem poderem ser resumidas a um principio comum - a facul-
dade cognitiva, o sentimento do prazer ou da dor e a faculdade de desejar -
considera o sentimento como a dimensao irredutivelmente subjectiva de toda a
representacio. O fildsofo na Critica da Faculdade de Julgar aceitara ainda que
0 gosto tem um principio de sociabilidade por analogia com o campo moral.
Com efeito, quanto mais avanca nas investigacoes acerca da moral, mais se
sente inclinado a considerar que a importancia social da apreciacao estética,
como afinal, a da ética, é um reflexo da universalidade a priori dos seus

principios e ndo, empiricamente, em funcdo da comunidade social.



A possibilidade da anélise critico-transcendental do campo estético
mantém-se sempre viva em Kant, que numa carta a Reinhold, datada de 28 de

Dezembro de 1787, ecoa o sucesso, também neste dominio, do sistema critico:

“Ocupo-me agora da critica do gosto, em relagdo a qual tenho vindo
a descobrir uma nova espécie de principios a priori. Na realidade,
as faculdades da alma sdao trés: faculdade de conhecer, sentimento de
prazer ou de desprazer, faculdade de desejar. Estudei os principios
a priori da primeira na Critica da Razdo Pura, os da terceira na
Critica da Razdo Prdtica... Procurava-os também para a segunda...;
agora admito trés partes na filosofia, cada uma das quais tem os seus

principios a priori... filosofia teorética, teleologia e filosofia pratica’.

Passados dois anos, Kant anuncia a Reinhold que a critica do gosto se foi
de tal modo desenvolvendo, que resultou numa critica da faculdade de julgar.
Efectivamente, A Critica da Faculdade de Julgar é publicada.

A estética kantiana embora tenha o fundamento da sua estrutura
sistematica no desenvolvimento geral do pensamento critico, baseia o
contetdo da sua anélise no interesse das tematicas estéticas do século XVIII:
os diversos aspectos da experiéncia estética, a procura de uma lei, de um
principio interior, independentemente de outros principios da vida espiritual,
reconhecendo e justificando simultaneamente a sua relagdo com esses
principios, a partir de uma concepg¢ao unitaria da pessoa e da cultura.

As belas artes enquanto constituem uma realidade ordenada, segundo
um principio independente das leis da experiéncia empirica, tém por
finalidade despertar em nés o sentimento estético. O facto estético funda-
mental é o sentimento de prazer que acompanha a contemplacio da beleza.
O caracter desinteressado deste sentimento distingue-o do utilitario e do
moral. Kant, pela primeira vez, sobre a base do método transcendental,
define o sentido e a problematica de uma auténtica estética filoséfica.

O objectivo nao é nem determinar as normas gerais que presidem a partir de

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

45



46

uma analise psicoldgica a subjectividade estética, mas antes reconhecer
o principio, a lei transcendental que possibilite a priori a esteticidade,
que defina a sua esfera e que determine os seus aspectos particulares.

Kant expressou de uma forma eloquentemente simples o modo de
realizacdo da experiéncia estética: as belas coisas mostram que o homem
se adequa ao mundo. O campo que esta afirmacao nos abre é imenso
e inevitavel: o belo - e o juizo estético do belo - aparecem no dominio
da vida. Num contexto vitalista, nem a arte nem a vida sao nocoes
abstractas ou condicao de abstraccao. O juizo estético aparece imerso num
contexto de vida, num contexto em que toda a praxis e pensamento se
pertencem inteiramente. Uma obra com a Critica da Faculdade de Julgar
é 0 exemplo de uma obra em que a arte e a vida sdo o nucleo importante
de todo o pensar filoséfico. Esta obra é construida a volta de uma cons-
tatacdo filoséfica estranha, surpreendente: o juizo sobre o belo, préprio a
cada individuo, é subjectivo e particular e é, a0 mesmo tempo, um juizo
universal e objectivo. Kant interessa-se mais pelo gosto, ou mais exactamente,
pelo juizo de apreciagio aplicado ao belo natural e ao belo artistico, do que
pelo belo em si.

A vivéncia estética aparece verdadeiramente na conformidade a fins sem
fim (Zweckmdssigkeit ohne Zweck): adequamo-nos ao mundo a partir de
certezas intuitivas, “sem fim”, porque a vontade — que tem o estatuto de
colocar os fins - esta isenta na vivéncia estética.

Como vemos, o belo aparece como um tipo de experiéncia que atribui
a expressao “conformidade a fins sem fim”, um dimensao vital, que é a
disposicao racional de conduzir a vida. A concretizacio da vitalidade
corresponde ao sem-interesse (Interesselosigkeit) do comprazimento,
isto é, a auto-realizacao, que nao assenta em necessidades determinadas
ou finalidades. E a vida o substracto que supde todas as coisas e ndo ha
qualquer analogon que permita totalmente apreendé-la. E a expressio
“conformidade a fins sem fim”, que mais dela nos aproxima, ou seja

através da arte.



A beleza da natureza (...) pode com razdo ser designada um analogon da
arte. Mas a perfei¢do interna da natureza, tal como é possuida por aquelas
coisas que s sdo possivets como fins naturais e, por isso, se chamam seres
organizados, ndo é pensdvel e explicdvel, segundo nenhuma analogia de
uma qualquer faculdade natural ou fisica por nés conhecida, nem mesmo
mediante uma analogia bem adequada a arte humana, até porque nds
Pproprios pertencemos a natureza no sentido mais lato.”

(Kant, 1989, 194).

No universo estético, Kant estuda particularmente o belo e o sublime.
O belo procede do livre jogo da imaginacao e do intelecto, distinguindo ainda o
filésofo, a beleza livre — que néo pressupde conceito algum acerca do que deve
ser o objecto e que procede da simples representacdo — da beleza aderente —
que pressupoe o conceito do que deve ser o objecto e a sua perfeico, a partir
desse mesmo conceito. S6 na valorizacao da beleza livre é o juizo estetica-
mente puro, ja que na valorizacao da beleza aderente, o juizo de gosto nao é
esteticamente puro: implica um ideal que, sendo determinado pela razao,
¢é mais precisamente, um ideal ético. O mais elevado ideal de beleza é o
homem que, enquanto ser racional, tem em si o seu proprio fim.

O sentimento do sublime é que revela com a maior clareza o caracter
do sentimento estético. Por sublime, designamos, antes de tudo, o que é
“absolutamente grande” (Kant, 1989, 87), devendo ter em conta a distin¢ao
entre ser grande e ser uma grandeza (magnitudo et quantitas). Ser “absolu-
tamente grande” é igualmente diverso de ser grande: “absolutamente grande”
nao admite comparacdes. Com efeito, procurar saber quanto é que uma
coisa € grande, implica qualquer outra coisa, de modo que possa ser medida.
A afirmacio de que uma coisa é nao apenas grande, mas “absolutamente grande”
sob todas as relacoes e para além de todas as comparacGes, remete para o
sublime. Sendo assim, o sublime nao pode ser procurado entre as coisas da

natureza, mas apenas nas nossas ideias.

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

a7



48

“Nada mais podemos dizer sendo o seguinte: o objecto é proprio a
apresentacdo de qualquer coisa de sublime, que pode ser reencontrado em
espirito; com efeito, o sublime auténtico ndo pode estar contido em nenhuma
Jorma senstvel” (Kant, 1989, 85). Kant precisa ainda mais a defini¢do:
({3 . »

‘perante o sublime tudo o que se lhe compara permanece pequeno.

(1989, 89)

A partir desta afirmacao, Kant provara que nada na natureza nem
aquilo que possa ser objecto dos sentidos pode ser dito como sublime.
De facto, nesses dois casos pode sempre estabelecer-se perante um objecto,
a possibilidade de uma relacdo de grandeza da ordem do maior ou do mais
pequeno. Porém, como ha na nossa imaginacéo o sentido do progresso em
ordem ao infinito e na nossa razao a pretensao a totalidade absoluta, e a nossa
faculdade de avaliacao da grandeza dos objectos do mundo sensivel néo corres-
ponde a essa ideia de totalidade absoluta, desperta em nés o sentimento de
uma faculdade supra-sensivel, que mais néo é do que a disposicao do espirito
para o sentimento do sublime. Apontemos a defini¢do de sublime ainda mais

completa que Kant propde:

“E sublime o que, pelo modo como podemos pensd-lo, demonstra uma
Jaculdade da alma, que ultrapassa toda a mediacao dos sentidos.”

(Kant, 1989, 90)

O sublime revela nao os objectos, mas as relacdes de propor¢ao ou
de desproporcao dos objectos com as nossas capacidades cognitivas.
O sentimento sublime pode ser despertado ou pela grandeza desmesurada da
natureza (sublime matematico) ou pela sua desmesurada poténcia (sublime
dinamico). O sublime dinamico da natureza manifesta-se pelo temor de que o
sujeito € assaltado perante o poder imenso da natureza. Contudo, o reconhe-
cimento da impossibilidade de oferecer resisténcia a esses fendmenos inenar-

ravelmente poderosos da natureza, permite simultaneamente descobrir,



enquanto ser humano, uma autonomia intrinseca em relacao a esses poderes,
na medida em que esse valor propriamente humano nao seria destruido por

esses poderes:

“a sua forca irresistivel (da natureza) faz-nos reconhecer, enquanto seres
da natureza a nossa_fraqueza fisica mas, ao mesmo tempo, desvela uma
Jaculdade que permite considerar-nos como independentes em relacdo a
ela e uma superioridade em relacdo a natureza, na qual se funda uma
conservacdo de st proprio, diferente daquela que é atacada pela natureza,
que nos € exterior e que pode ser colocada em perigo, de modo que a
humanidade na pessoa ndo é diminuida, mesmo se o0 homem tivesse de
sucumbir perante este poder.”

(Kant, 1989, 99-100)

O sentimento do sublime dinamico da natureza permite, afinal, transformar
uma debilidade fisica no reconhecimento de uma superioridade, ao consti-
tuir-se como uma espécie de apelo a descoberta do valor moral que cada um
tem em si. De facto, a natureza é considerada sublime, ndo propriamente
pelo temor que provoca, mas antes pela possibilidade de transformar uma
debilidade fisica no reconhecimento de uma superioridade, ao constituir-se
como uma espécie de apelo a descoberta do valor moral que cada um tem em si.

O sublime deriva do livre jogo da imagina¢do com a razao, baseando-se
nao na harmonia - como aconteceria com o jogo da imaginacao com o enten-
dimento, que mantinham o &nimo numa contemplacdo serena — mas no
conflito. No juizo do sublime pensa-se ndo na forma limitada de um objecto,
como no caso do juizo do belo, mas no ilimitado, no informe. Este pensamento
s6 pode ter origem na razao, na medida em que o ilimitado e o informe é um
pensamento que nao tem correlato empirico e nao é, por isso, representado
pela sensibilidade na intui¢do. Apesar disso, a imaginacao também participa na
origem desse juizo, nomeadamente devido a um sentimento indirecto de agrado

provocado por uma particular relacao da imaginacao com a razao.

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

49



50

A grandeza desmesurada da natureza provoca no sujeito a consciéncia da

sua insuficiéncia para a apreciar, o que se traduz num sentimento de pena:

“O sentimento do sublime € um sentimento de pena, suscitado pela
insuficiéncia da imaginacdo na avaliacdo estética da grandeza.”

(Kant, 1989, 96)

Kant conclui acerca da qualidade do sentimento do sublime do seguinte modo:

“trata-se de um sentimento de pena que diz respeito a faculdade estética
de julgar em relacdo a um objecto, e que é todavia, ao mesmo tempo
representado como final; isto é possivel, pelo facto de que a impoténcia
propria do sujeito desvela a consciéncia de uma faculdade, sem limites,
do mesmo sujeito e que o espirito sé pode julgar esteticamente esta
Jaculdade pela sua impoténcia.”

(Kant, 1989, 97-98)

O juizo do sublime surge do sentimento que em correspondéncia com uma
intuicao (a violéncia do mar, a ilimitada profundidade do céu) obriga o &nimo
a afastar-se da esfera da sensibilidade que fica em perigo de perder-se para
se lancar numa ordem ideal pura, que se eleva tanto mais puramente, quanto
mais ameacadora é a dissolucdo da finitude sensivel. O sublime elevando o
espirito a esfera da razao, prepara-o para a consciéncia pura da moralidade.

Kant, ndo se interessando pelo belo em si, d particular atencao filoséfica ao
gosto ou mais exactamente ao juizo de apreciacao aplicado ao belo natural e ao
belo artistico. Como encarar o juizo “isto € belo?” ou seja, o que quer dizer essa
espécie de prazer que se sente perante certos objectos? O juizo que se d4 imedia-
tamente, sem o uso de um conceito, € um juizo estético; aquele que pode ser dado
mediante um conceito de fim é um juizo teleoldgico. Estas duas formas de juizo,
a subjectiva - o juizo estético — e a objectiva — juizo teleolégico — constituem a

realizacao do juizo reflexivo. O juizo estético tem por “dominio” o prazer do belo



e a faculdade com que julga esse prazer é o gosto; o juizo teleoldgico tem por
“dominio” a finalidade da natureza, que manifesta o acordo da propria natureza
com as exigéncias da liberdade, com a vida moral do homem.

O juizo estético, nao tendo qualquer valor cognitivo, apresentando-se
independente dos conceitos e das sensacoes que implicam na faculdade de
desejar, é também auténomo da razdo que, mediante o imperativo categorico,
determina o individuo, sem qualquer relacao com o prazer. O juizo de gosto
nao depende também da conformidade da natureza a fins - procedimento
que reclama o uso “regulativo” da razao e a criacdo de um sistema origina-
riamente explicativo, internamente ordenado — mas antes da pressuposi¢ao
de que os sujeitos tém capacidades psicolégicas, necessarias a prépria expe-
riéncia estética e que, em determinadas condicgoes, pode considerar-se que
entram em jogo de modo semelhantes. Um juizo de gosto nao é um juizo do
objecto, mas antes um juizo que coloca em relacdo o objecto (obra de arte ou
obra da natureza) e a reaccao afectiva de prazer ou de desprazer que provoca
no receptor, situado perante essa obra, a partir de uma contemplacéo formal
desinteressada. O juizo estético ndo é um juizo de conhecimento: fundado
como ¢ na sensacao de prazer ou de desprazer, nao visa qualquer resultado
de ordem cognitiva, mas antes uma intransitividade da actividade mental,
assente sobre uma possibilidade de sentimento e ndo de conceptualidade.

A afirmac@o “isto é belo” considerada como um juizo a partir de uma
reaccao subjectiva, pode ainda tornar-se uma experiéncia passivel de ser
partilhada por outros. A pretensio da comunicabilidade da experiéncia de
prazer estético ¢ legitima, porque ¢ suscitada pela forma do objecto e nao
por uma sensacao subjectiva, assim como pelo jogo das faculdades, desde
que essa relacao seja a mesma em todos os sujeitos.

Em relacdo ao juizo de gosto, o que parece reivindicar Kant é que um
determinado prazer num objecto ndo aconteceria, se 0s sujeitos nao tivessem
as faculdades mentais que permitem o prazer de tipo estético e se nao procu-
rassem esse particular estado. A apreensdo de uma obra de arte implica

uma atitude particular, designadamente a da contemplacio desinteressada.

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

51



52

E se uma obra de arte pode abrir para outras funcoes, que nao as estéticas,

e ser avaliada em ordem a essas funcoes, ja nao se trata de um juizo estético.

‘A universal comunicabilidade subjectiva do modo de representacdo num

Juizo de gosto, na sua produgdo sem pressupor um conceito determinado,
s6 pode ser o estado de espirito no livre jogo da imaginacdo e do
entendimento (...). Este acto de julgar simplesmente subjectivo (estético)
do objecto, ou da representacdo pela qual é dado, precede o prazer que
diz respeito ao objecto e é o fundamento do prazer que vem da harmonia
das faculdades de conhecimento; ora é apenas sobre esta universalidade
das condi¢des subjectivas do juizo transportada para os objectos, que
se funda este valor subjectivo universal da satisfacdo que aplicamos a
representacdo do objecto que chamamos belo.”

(Kant, 1989, 61)

Apesar dessa universalidade, é preciso admitir que o juizo do gosto
nao alcanca a necessidade do juizo intelectual, porque é inequivocamente
um juizo subjectivo. Para admitir a sua necessidade seria preciso admitir,
igualmente, a existéncia de um sentido comum (Gemeinsinn e ndo sensus
communis) que como principio, fundamentaria o total acordo sobre o

juizo de gosto:

“S6 com a pressuposicdo de que existe um sentido comum (pelo qual nao
entendemos um sentido externo, mas o efeito resultante do livre jogo das
Jaculdades de conhecer), ndo é, digo eu, sendo com a pressuposicio de um
tal sentido comum que o juizo de gosto pode ser colocado.”

(Kant, 1989, 78).

Contudo, esse sentido comum ¢é uma pura norma ideal, que nfo determina
efectivamente esse tal acordo universal. Kant da conta desta subtileza e, nesse

sentido, nao deixa de afirmar a inequivoca necessidade subjectiva do juizo de gosto:



“Como um juizo estético ndo é um juizo objectivo e de conhecimento, esta neces-
sidade s6 pode deduzida a partir de conceitos determinados e ndo é apoditica.”

(Kant, 1989, 77)

Seja como for, um qualquer objecto pode ser considerado passivel de
contemplacao estética se, antes de tudo, o sujeito adoptar uma atitude de apre-
ciacao estética. Interessa-nos real¢ar como o “juizo do gosto” e a experiéncia
estética reflectem o estado animico do sujeito, profundamente ligado ao
sem-interesse desse prazer e a uma intersubjectiva vitalidade dai decorrente:
“o0 juizo de gosto (...) sem depender de nenhum interesse, faz sentir uma
satisfacdo e representa-a a0 mesmo tempo a priori como convivio a huma-
nidade em geral” (Kant, 1989, 133). O sem-interesse desse prazer a que nos
referimos € legitimo, porque o juizo estético ndo esta ligado a realidade do
objecto, mas apenas a representacao dele: para o juizo estético a realidade
do objecto nao é apenas importante, porque o que da prazer ou desprazer €
a pura representacdo do objecto mesmo.

O gosto é a faculdade de julgar uma representacdo de um objecto,
mediante um prazer ou um desprazer, desligado de qualquer interesse.

Kant que distingue a arte da natureza, da ciéncia e do métier, de modo a
apontar as particularidades da experiéncia artistica, torna-se ainda mais expli-
cito quando afirma que “as belas-artes sdo um modo de representacao que é em
si mesmo final e que contribui, ainda que seja sem finalidade, para a cultura das
faculdades da alma” (Kant, 1989, 137). A teoria do génio tem que ser integrada
no ambito da finalidade sem fim que pode ser experimentada no dominio da
arte: a possibilidade dessa experiéncia para além do belo natural s6 é possivel se
a obra artistica aparecer como se fosse obra da natureza. Esse poder é proprio
da obra de génio e das suas capacidades inatas (ingenium).

O prazer estético aparece como um modo de aproximacao entre os
sujeitos, aludindo-se directamente “a4 comunicabilidade de um prazer”
(Kant, 1989, 137), que reflecte a relacao vital e sensivel entre os individuos,

alias necessaria para cada individuo viver singularmente e segundo a espécie.

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

53



Reduzir a estética kantiana a subjectividade do juizo de gosto seria
deturpa-la. Para Kant é, alids, importante a ligacao da tese da subjectividade
do juizo estético com a sua perspectiva de necessidade e universalidade:
0 juizo de gosto, sendo um juizo subjectivo — e que parecia condenado a
particularidade, a contingéncia e ao problemético — é subjectivamente
necessario e universal. A legitimidade dessa apreensdo kantiana funda-se
na propria definicao de prazer estético puro: experiéncia de uma finali-
dade sem fim, dada pela harmonia entre a imaginacéo e o entendimento,
no momento da contemplacdo do objecto estético. Neste processo,
a imaginacao nao se submete ao entendimento, porque o entendimento,
neste plano estético, ndo é prescritivo, nao impoe as suas categorias a
actividade da imaginacao. O entendimento - “institui¢ao da lei” - ndo
impde nenhuma lei quando se trata do processo estético, mas antes se
limita a seguir a actividade livre da imaginacdo. No § 9 da terceira Critica
Kant analisa precisamente a questao da tomada de consciéncia no juizo de
gosto, do acordo das faculdades, nomeadamente se € pela sensacdo ou se é

intelectualmente. A resposta aparece nos seguintes termos:

“Se a representacdo dada, que € a ocasido do juizo de gosto, fosse um
conceito, unificando o entendimento e a imaginacdo na considera¢do
do objecto em ordem ao seu conhecimento, a consciéncia dessa relacdo
seria intelectual (como no esquematismo objectivo da_faculdade de julgar
de que trata a critica). Mas, entdo o juizo ndo seria colocado em relacdo ao
prazer e a dor e ndo se trataria de um juizo de gosto. Ora o juizo do gosto
determina o objecto relativamente a satisfacdo e ao predicado de beleza,
independentemente dos conceitos. Segue-se que a unidade subjectiva da
relacdo s6 pode manifestar-se pela sensacdo.”

(Kant, 1989, 62).

E claro que nao se pode procurar o “sujeito estético” pelo angulo da

sintese semelhante a do “eu penso” (Ich denke), cuja finalidade é garantir



a objectividade dos juizos. A partir do exame da sensa¢do pura, atingimos
com a estética essa espécie de minimalismo que dispensa a actividade dos
conceitos: o juizo estético.

A pretensdo da comunicabilidade universal da experiéncia de prazer esté-
tico aparece legitima, na media em que € suscitada pela forma do objecto e
nao por uma sensacao subjectiva, assim como pelo livre jogo das faculdades,
desde que essa relagio seja a mesma em todos os sujeitos.

Do § 23 ao § 29 da terceira Critica somos conduzidos por uma passagem
(Ubergang) que nos leva da capacidade de apreciar (Beurteilung) o belo a
capacidade de apreciar o sublime. Estes dois sentimentos néo correspondem
de modo algum a duas capacidade de julgar esteticamente, mas antes a dois
poderes dessa mesma faculdade de julgar. Ambos os juizos, embora igual-
mente sem pretensao quanto ao conhecimento do objecto e apenas direc-
cionado para o sentimento de prazer, tém entre si diferencas consideraveis.

Leia-se Kant:

“O belo da natureza diz respeito a forma do objecto, que consiste na
limitagdo; ao contrdrio, o sublime poderd ser encontrado perante um
objecto informe, de modo que o ilimitado é representado nele gracas a ele e
contudo, serd acrescentado, pelo pensamento, a no¢do da sua totalidade;
assim o belo parece convir a apresentacdo de um conceito indeterminado
do entendimento e o sublime a de um conceito indeterminado da razdo.
A satisfacao relativa ao belo estd ligada a representacdo da qualidade e,
no outro caso, estd ligada a da quantidade (...); o belo traz directamente
um sentimento de despertar da vida e este facto é susceptivel de estar
ligado a encanto e com uma imaginac¢do que joga; pelo contrdrio o
sentimento do sublime é um prazer, que ndo brota sendo indirectamente,
sendo produzido pelo sentimento de uma suspensdo das forcas
vitais, durante um breve instante, imediatamente seguido por um
derramamento ainda mais forte.”

(Kant, 1989, 84-85)

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

55



56

A incursdo estética que Kant faz na Critica da Faculdade de Julgar
assume um caracter metodoldgico, na medida em que a importancia das
vicissitudes estéticas, se coloca em ordem a incondicionalidade da vida
pratica, conseguida, pela determinacéo da vontade, que assenta na auto-
legislacdo da razao pura pratica. A fundamentagio estética no juizo do
gosto puro, em ultima anélise, parece tornar impossivel o reconhecimento da
especificidade do objecto artistico, no meio dos outros objectos. A Kant nao
interessa a determinacdo do conteudo do gosto ou o conhecimento do
objecto, quando se refere a capacidade estética do juizo. A verdadeira
esséncia da arte é, para Kant, o que permite o confronto com a expressao
de ideias morais, porque é nessa expressiao da moral que existe um verda-
deiro ideal de beleza. Para Kant a problematica da significacdo do belo nao
sO na arte, mas também na natureza vai desnudar o nudcleo central da sua
reflexdo: a expressao das ideias morais, porque é nessa expressao da moral
que existe um verdadeiro ideal de beleza.

Em Kant, o discurso sobre a arte mantém-se distante da pratica concreta
das artes. A constituicio de uma autonomia estética desempenha um papel
primordial nos sucessores de Kant. As filosofias pés-kantianas atribuem a arte
um estatuto diferente do que possui na Critica da Faculdade de Julgar e nas
concepcoes anteriores. As ideias romanticas, surgidas da reac¢ao anti-Luzes
dos poetas e escritores do Sturm und Drang estdo em unissono com as teses
filosdficas que defendem que a arte é, de todas as actividades humanas, aquela

que melhor responde as aspiracoes essenciais de ordem metafisica.

2.5. o lugar da musica para Schopenhauer

A reflexao de Schopenhauer (1788-1860) sobre a musica é uma das mais belas
reflex0es romanticas sobre a autonomia da musica. As artes teleologicamente
esclarecem o mundo, que se diz de muitas maneiras, o que excita o pensa-
mento criativo e a contemplacao estética. O artista empresta-nos os olhos

para vermos o mundo, € uma bela afirmacio de Schopenhauer. Sé o artista?



Bem, o artista é também um falsificador do mundo e da vida real, tornando-
-os irreais; é um demiurgo, revelador de forcas escondidas, porque a arte é um
dar-se a pensar, contém qualidades que faltam na visao do mundo da expe-
riéncia vulgar. A arte é, portanto, desvelamento, mas todas as artes, a excepcao
da musica tém um suporte fisico, enraizam no mundo dos fenémenos.
O belo nao é o culminar da metafisica. Schopenhauer reclama o sublime de Kant
para a musica e, nessa medida, apresenta a musica como superacao do belo e

como legitimacdo da metafisica, por via do sublime constitutivo da musica.

“Se é considerado que a misica, bem longe de ser uma simples auxiliar
da poesia, é uma arte independente, a mais poderosa de todas as artes,
capaz assim de atingir a sua finalidade pelos seus proprios recursos, nao
é menos certo que ela ndo tem necessidade das palavras de um poema ou
da ac¢do de uma dpera. A misica enquanto misica sé conhece os sons e
ndo as causas que os provocam.”

(Schopenhauer, 1943, 259)

O principio de independéncia da linguagem musical e o argumento de
que a musica nao exprime sentimentos particulares, mas o sentimento na
sua forma pura, acentua a componente formalista ja existente em Hegel.
Porém, a origem do formalismo é qualitativamente diferenciada: em Hegel
ha uma valorizacdo do conceito (que conduz a poesia ao lugar cimeiro na
hierarquia das artes), em Schopenhauer h4 a valorizacao da forma pura
(que atinge com a musica a sua maxima realizacdo). Com a maior parte dos
romanticos para ser completamente coerente com essa valorizag¢ao formal,
a importancia da poesia nao esta no seu caracter conceptual, mas na sua
intrinseca musicalidade.

Para Schopenhauer s6 a musica permite atingir um estado contemplativo
absoluto, porque é a mais imaterial, a mais desligada do mundo sensivel,
como ¢é afirmado em O Mundo como Vontade e Representacdo (Die Welt

als Wille und Vorstellung, 1819). Schopenhauer na sua teoria da musica

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

57



58

(O Mundo como Vontade e Representacdo, vol. 1, § 52 e vol. II1, suplemento 39)
distingue a musica de todas as outras artes, afirmando que s6 a musica
pode estabelecer uma relacéo intrinseca com a esséncia de todas as coisas.
As artes plasticas representam as aparéncias do mundo dos fenémenos,
afastando-se da coisa em si, s6 exprimem as sombras isto €, sio copias
daquilo que ja é uma objectificacdo. A musica manifesta a substancia intima
de todas as coisas, fala do ser e este argumento permite que Schopenhauer
conclua que a sua origem tenha de estar para além das aparéncias, ou seja na
vontade primordial, que determina toda a realidade dos fenémenos.

A musica € a arte a partir da qual Schopenhauer poderia ter feito uma
teoria do sublime. A musica tem um lugar no vértice da piramide das artes,
mas esta desligada delas, porque enquanto as outras artes (arquitectura,
escultura, poesia, pintura, tragédia, escalonadas por ordem crescente de
representagdo da incarnagio da vontade) sdo a imagem da vontade, a musica
é a vontade ela mesma. Para Schopenhauer, o mundo da musica é o mundo
dos sentimentos, porque representa o que é mais intimo, mais indizivel,
mais misterioso da vontade. O compositor desvela a esséncia do mundo
numa linguagem que a sua razio nao saberia apreender. A musica opde-se
aos conceitos, por excesso. A musica exprime todas as manifestacoes da
vontade, mas sem relacdo com os fenémenos, porque a musica ¢ a esséncia
desses fenémenos, é o seu em-si. E esta substancializacio da musica que a

torna universal, que permite considera-la sentimento em si.

2.6. o0 espirito dionisiaco da musica para Nietzsche

Em 1865, Friedrich Nietzsche (1844-1900) descobre o livro Die Welt als Wille
und Vorstellung e “isso impede-o de dormir durante dez dias; toda a sua alma,
todo o seu ser se vé agitado como por um ciclone: a fé sobre a qual se apoiava
derruba-se com estrépito e quando o seu espirito deslumbrado sai pouco a
pouco dessa vertigem e recobra o seu sangue frio, encontra-se perante uma

filosofia completamente nova” (Zweig, 1967, 272).



Mas Nietzsche nao se mantém discipulo de Schopenhauer e rompe com
essa filiacao, para aderir fugazmente ao positivismo da sua época que também
abandonara. Comeca por ser um admirador incondicional de Wagner
(1813-1883), para mais tarde o rejeitar a favor do compositor da Carmen.

Nietzsche é um pensador da contradicao, designadamente a da sua época.
Os Gregos, tal como o filésofo os interpreta, definem o ponto de vista pelo qual
critica 0o mundo contemporaneo. O pensamento de Nietzsche, em particular,
da um estatuto privilegiado a arte, considerando-a a0 mesmo tempo como
ilusdo e consolagido e como a actividade metafisica e filoséfica por exce-
léncia. Extremando a sua posicao poderia dizer-se que o mundo deve ser,
pelo menos, olhado do ponto de vista da arte.

O Nascimento da Tragédia (Die Geburt der Tragodie 1872) evoca a musica
como arte que se distingue de todas as outras manifestacoes artisticas,
a maneira de Schopenhauer, mas com a importante diferenca de que a forca
libertadora da musica, nao se faz na esfera da vontade schopenhaueriana,
mas no ambito expressivo que lhe concede Wagner. A tese fundamental da
concepcao nietzscheana da musica esta estabelecida: a musica tem uma
dimensao metafisica privilegiada. Nietzsche opoe-se, assim, de imediato,
a qualquer concepcdo hedonista e instrumentalista da musica e da arte.
Nesta obra, o jovem fildsogo encontra a fundamentacao da musica em duas
divindades artisticas, Apolo e Dionisio. Estas divindades sdo mais do que refe-
réncias para comentar a condicao da arte, sao representativas da contradicao
do espirito humano, que oscila entre a serenidade e a exaltacao. A tragédia atica
consegue esse fenémeno unico da comunh?o entre o apolineo e o dionisiaco.
A musica tem o sopro do espirito dionisiaco, define-se pelas forcas primordiais,
instintivas, representa a concepc¢ao tragica do mundo.

O mundo artistico pulsa entre os poderes apolineo e dionisiaco, mas a
musica é conduzida pelo espirito inebriante de Dionisio. A musica é enten-
dida como liberta¢ido néo propriamente da vontade, mas de todos os estados
subjectivos individuais, de modo que o individuo alcance o estado dionisiaco,

o plano de maior liberdade a que se pode ascender, aquele em que o indi-

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

59



60

viduo se esquece de si proprio. A musica de Wagner é o verdadeiro renas-
cimento do espirito dionisiaco da musica, da sua condi¢do de transcender
os estados sentimentais individuais e de identificar a vida como impulso
criativo, o mesmo é dizer, como impulso musical. Ao interpretar os grandes
momentos da criacdo musical, Nietzsche reconhece que a musica sua
contemporanea, ¢ uma musica exterior, incapaz de espiritualidade e de fazer
reviver a tragédia antiga. A musica do seu tempo estd dominada pelo espi-
rito critico e discursivo. Mas ha um musico em quem o espirito dionisiaco
vive como se fosse no proprio Dionisio: Wagner, o inico compositor capaz
de repor a arte auténtica. Com a sua paixao greco-wagneriana, Nietzsche
acreditou poder fazer um renascimento alemao da cultura helénica.
A musica de Wagner entendida como drama musical € a expressao fenomé-
nica do espirito da tragédia atica, a arte verdadeira. A 6pera foi inventada
para fazer renascer a tragédia antiga que supunha a ligacao de elementos
de diferentes artes como a poesia, a musica, a danca, a arquitectura, para
gléria do deus Dionisio. A arte total de Wagner, muito para além dos
destinos de deuses e de herdis, manifesta o interesse de renovacao do
modelo de teatro musical. A tragédia grega, nas suas origens, foi fascinante,
nascendo da musica e da danca coral. O caracter lirico-musical da tragédia
é o seu pathos. A paixao sem o dialogo, sem a ordem especulativa definia o
seu caracter. Das origens mais profundas do helenismo o poder dionisiaco

manifesta-se nas festas gregas e neutraliza o principio da individuacao.

“Se ao que parece, a misica era jd conhecida como arte apolinea, vendo
de perto as coisas, conviremos em que ela sé possuia esse predicado pela
cadéncia das ondas ritmicas, poténcia pldstica que foi actualizada até
a representacdo das situacoes apolineas. A misica de Apolo era uma
arquitectura dorica de sons, mas so de sons jd previamente determinados,
como os das cordas da citara. Excluiam-se cuidadosamente da arte, por
ndo serem apolineos e até de toda a misica: a violéncia comovedora do

som, a torrente unitdria da harmonia. No ditirambo dionistaco o homem é



arrebatado até a exaltagcdo mdxima de todas as suas faculdades stimbélicas;
experimenta e quer exprimir sentimentos até entdo desconhecidos.”

(Nietzsche, 1982, 43)

A musica que nasce do “fundo dionisiaco do espirito alemao” (Nietzsche,
1982, 142) tem no compositor de Der Ring a convic¢ao da necessidade do
renascimento do espirito tragico e o poder criativo para o realizar, através
dessa figura artistica que é o drama musical.

Nietzsche vé no drama wagneriano o sopro do espirito tragico dos
gregos anteriores a Socrates e afirma que a Tetralogia lhe permite ouvir a
“flauta de Dionisio”.

Quando Nietzsche rompe teoricamente com Schopenhauer e com Wagner,
desenvolve um momento novo na sua estética, que nao é mais do que a
confirmacao de que a musica pode recuperar a esséncia de que é portador
o par apolineo-dionisio. O sentido do tragico ndo é apenas entusiasmo e
embriaguez, é também a lucidez da forma, a virtude. A liberdade da criacio
artistica deixa de ter limites, porque Apolo e Dionisio estdo de novo consa-
grados em unidade. Nietzsche procura a conciliacdo dos principios antiné-
micos da expressao e da forma, através de um discurso que defende a cria¢ao
livre. Ora a criacao é a manifestacao da condicdo metafisica da musica:
a celebracdo da harmonia e da dissonancia, mantendo a possibilidade da
musica como reden¢do do humano. Para ele, a musica revela a esséncia do
mundo, sem que a razao compreenda a linguagem dessa revelacéo e descobre
uma filosofia que procura na arte, a superacao do sofrimento.

A musica como categoria do espirito humano e categoria ontologica
distingue-se das artes que imitam a aparéncia, pela sua for¢a geradora do mito
tragico e pelo poder expressivo universal. Nietzsche confessa que se sentiu
atraido para analisar a esséncia da tragédia grega e, portanto, a realizacdo mais
intensa da genialidade helénica, ao ter reconhecido que a musica nao pode ser
julgada pelos principios estéticos das outras artes. O pensamento de Nietzsche

sobre a musica permite uma grande hipétese de justificacao da esteticizacao

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

61



62

da vida: a musica como necessidade pessoal é uma necessidade vital universal.
A obra musical se pode alterar as sensacOes, passando-as de um estado para
outro, altera desejos e, portanto, é o caminho de libertacido do inverosimil.
Enquanto se esta sob a influéncia momentanea da obra musical, enquanto
flui num tempo que é duracdo, a musica é sensacao incomunicavel. Depois,
como pensamento da sensacao, a musica € uma das formas do sagrado (o amor é
aoutra), que transpde a circunstancia da sensacio e aponta para um depois de si,
ao exigir um esquecimento de si proprio.

A musica é, para Nietzsche, substituto da figura de um outro améavel que
deveria trazer essa sensacao de ser habitado pelo “divino”. A arte conduz
a um limiar de plenitude, mas é objecto separado de quem a contempla,
a sente, a frui. A musica sendo a arte da imaterialidade e inefabilidade que
mais intensamente pode colar-se a pele de quem a escuta, é ainda objecto.
Essa condi¢ao de objecto, mesmo colocando o sujeito na sua casa, nao lhe
devolve uma imagem interpretada. S6 o amor tem as condi¢oes de devolver
uma interpretacao da imagem do outro.

A musica enquanto elo definidor da estética nietzscheana, participa da
metamorfose do seu pensamento filosofico e ndo ha nenhum livro escrito por ele
onde a musica nao esteja presente. Nietzsche tem com a musica (mesmo a nao
wagneriana) a experiéncia estética mais intensa, a que mais lhe da a sensacao
da unidade do seu ser e a referéncia divina que nao vive noutros planos.

Para um desenvolvimento detalhado deste tema ver o capitulo “Nietzsche

e Wagner - a luta de Dionisio” (Pombo, 2001).

2.7. 0 entre-tempo da obra de arte

A fenomenologia ao partir do imperativo husserliano de “voltar as coisas
mesmas” envolve a esséncia na existéncia, considerando que nao € possivel
compreender o individuo e o mundo a nio ser a partir da sua facticidade.
Essas relacoes entre o sujeito que conhece e o conhecido por ele dao-se a

um nivel prévio ao acto cognitivo, porque héa co-implicacdes, interaccoes,



influéncias dialécticas entre o sujeito e o mundo. A expressao heideggeriana
In-der-Welt-Sein (ser no mundo) anuncia o modo como as relagoes do indi-
viduo e do mundo se dao numa experiéncia antepredicativa, porque o indi-
viduo habitando o mundo, estabelece nele lagos que nao sdo de causalidade,
mas lacos de circularidade e dialéctica. Interessa, assim, a possibilidade da
consciéncia de poder ser colocada metodologicamente entre paréntesis para
nos centrarmos na “descontinuidade” que propde a obra de arte, porque a
obra de arte:

nao consiste exclusiva e exaustivamente num objecto, transcende o

facto de ser objecto: tem finalidades dinamicas que dependem de varios

parametros e circunstancias;

é uma proposta de superacdo do que é conhecido e vigente, abrindo

passagem para outras possibilidades;

tem algo de tinico que € a sua esséncia: uma relacdo particular entre as

propriedades da matéria e da forma;

tem uma ambiguidade e uma multiplicidade de significados que

escapam ao seu criador;

tem a qualidade de referir a realidade sendo uma interpretacao

transfigurada dela;

é um microcosmos, uma espécie de universo em expansao: em diferentes

niveis e em ligacao com as interpretactes que sugere e inspira;

desprende efeitos de ordem extra-artistica.

Qualquer lista construida com a pretensao de definir cabalmente obra de
arte (ou objecto artistico) sera sempre incompleta e até inttil. Detenho-me
no entre-tempo que liberta: a obra estimula uma alteragio nas relagoes entre
as operacoes intencionais da objectividade temporal criando um excedente
de tempo (tempo novo) que acrescenta ao tempo do meu viver (a subjecti-
vacao das minhas vivéncias) o tempo como experiéncia de descontinuidade.
Quando o tempo se converte em assunto explora-se, por essa via, a comple-

xidade do mundo. A arte é uma forma de conhecimento que relaciona, de

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

63



64

modo complexo, um tempo histérico (mundo envolvente - Umwelt) e a
representacdo de um mundo subjectivo (mundo da vida — Lebenswelt).
Penso nos trés grandes dominios que propde Hans-Robert Jauss sobre a
manifestacdo da arte:
como potesis (a criagio artistica como um saber-fazer que participa na
construcao do mundo);
como aisthesis (0 objecto artistico como renovagao da percepcao das
coisas, capaz de restituir novas formas a experiéncia e ao conhecimento);
como catharsis (através da criacdo e/ou da percepcao do objecto

artistico, o individuo renova-se, assim como a sua visao do mundo).

A experiéncia criativa e o desenvolvimento da imaginacao participam
no fenémeno de humanizacao do ser humano; o trabalho criativo expoe o
individuo através da obra numa constante tentativa de restauro de si e até
dos outros. Almada Negreiros queria medir o valor de cada homem exac-
tamente pela distancia que ia dele ao seu ideal. O sentimento de caréncia
e o sentimento da morte sao duas determinantes poderosas da actividade
criativa. A consciéncia do tempo € a consciéncia do ser que se quer realizar,
sabendo que é finito. Na auséncia de luz, na noite, o tempo dissipa-se silen-
ciosa e sorrateiramente encoberto pelas trevas; no barulho e confusao do dia,
a atraccao das cores das coisas tao diversas anestesia a ideia de caducidade.
Mas, o envelhecimento do corpo ensina o tempo.

O eu dos pronomes pessoais nao sou eu, afirma Joaquim Manuel
Magalhaes. Na subjectivacao das vivéncias, a marca tacita do meu tempo é
afinal o tempo do meu viver. O artista inventa meios para deter a voragem do
tempo através da obra. Por isso, muito provavelmente, a certeza da morte é
uma determinante inspiracdo para a actividade criativa. A obra de arte actua-
liza a consciéncia da finitude ao procurar supera-la provisoriamente, através
da forma matérica ou nao matérica em que se apresenta. A arte nao é nem
uma propriedade intrinseca do objecto nem uma modalidade imprevisivel

e genial da técnica. Claro que ha materialidade de um suporte de alguma



espécie sendo nao haveria pintura, tal como nés nao nos aperceberiamos de
qualquer coisa se nao tivéssemos um corpo.

Nao ha critérios absolutos para definir o que é a criagao artistica,
condicao impossivel de descrever com total rigor e exactiddo. O processo
criador desenvolve-se num percurso em que se cruzam imagens mentais que
precisam de um gesto para se fixarem e configurarem.

A criacdo de uma obra é uma actividade estranha e dificil que o artista
nao consegue explicar sendo pela prépria obra que o supera. E, no entanto,
nomeamos tantas vezes o mundo da obra pelo seu autor: o mundo de Bach, o
mundo de Cézanne, o mundo de Celan. E se T.S.Elliot afirma que a “emocao
da arte é impessoal” porque o poeta para escrever um poema emocionante
nao precisa de estar emocionado no momento em que o escreve, defende que
a arte é dirigida a alguém e que s existe para o outro de si mesma.

Depois da obra criada que est4 ai, precisa-se do publico para se completar
um ciclo. O receptor da obra abre-se a coisas que desconhecia. E se arrisco a
afirmar que ninguém pode ser ensinado a criar, também arrisco que o sujeito
é mais capaz de experiéncia estética quanto mais se abrir a transcendéncia,
aquilo que esta fora dele. A experiéncia estética diz respeito primariamente
a sensibilidade, mas o sentir estético ja tem a forma do pensar: perante o
objecto que aparece, deixo-me conduzir, deixo-me habitar por ele, deixo que
0 objecto se realize através de mim, deixo que venha pertencer ou nao ao
meu mundo. Quem leu o poema est4 habitado por ele. A obra de arte produz
no espectador uma emocao, um sentimento, um pensamento. O que quer
dizer que, por vezes, quando a obra é particularmente dificil, s6 lhe somos
sensivel depois de muitos encontros. Se a emog¢ao vem da empatia com a
obra, essa empatia nao existe necessariamente desde o primeiro encontro.
O artista exprime um mundo imaginado na sua obra e o espectador precisa
de conseguir aceder-lhe. A obra est4, portanto, duplamente ligada a duas
subjectividades: a subjectividade do espectador e a subjectividade do criador.

Qual é, entao, o lugar da forma no tempo? Em que medida a obra é tempo

e em que medida ndo é? Ha obras intemporais? Falar da vida das formas

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

65



66

é evocar a ideia de multiplicidade e de mudanca. A obra é um sistema de
significagoes; podemos valoriza-la por um gosto pessoal ou dentro de um
enquadramento cultural, historico, politico. A arte também ¢é interpretacao
da condi¢io de uma época, para além do mundo pessoal do sujeito que a cria.
No principio do século XX, as vanguardas artisticas espelham as implicacoes
da arte e do papel do artista na sociedade da época e revoltam-se contra a
arte-ilusao, contra a ideia de belo, contra a arte para os museus e para o
gosto instituido, apresentando varias teorias da arte, do objecto artistico, da
percepcao estética. O Cubismo de Braque e Picasso, As Demoiselles d’Avigon,
0 Manifesto dos Futuristas, O Fauvismo e o papel primordial dado a cor, os
ready-made de Duchamp, o Suprematismo de Malevitch, a primeira agua-
rela abstracta, o Neoplasticismo de Mondrian, o Expressionismo Alemao,
a passagem do tonalismo ao atonalismo... contribuem para um abalo das
certezas artisticas e estéticas conhecidas, apreciadas e valorizadas pela
cultura académica e pelo paradigma que estdo a romper. A abstraccio
apaga a referéncia da natureza como modelo inspirador e cria a partir das
referéncias da sua linguagem. Kandinsky pintou em 1910 um quadro intei-
ramente abstracto. Malevitch com o seu célebre quadro que é um quadrado
preto sobre um fundo branco marcou em 1913 um “zero absoluto”, do qual
avancaram o suprematismo e o construtivismo russos. Mondrian define a
sua forma com cores primarias e linhas horizontais e verticais compondo
superficies rectangulares.

Com Duchamp, coloca-se a questdo da esséncia da arte. Se tudo € arte, o
que ¢ a arte? A arte existe? E se existe, sob que forma deve aparecer? Mais
tarde, Beuys, com o rosto coberto de p6 de ouro, explicara durante horas o
que é a pintura a um coelho morto.

A passagem do figurativo a abstraccio contribui para que para além da
tela e dos pincéis, a pintura recorra a objectos achados, a colagens, a foto-
grafia, a materiais diversos que por tradicdo ndo pertencem ao dominio
puro das artes plasticas. Os modernos desejavam como nunca o novo a tal

ponto que ao pronunciarem novo’ apelavam por coeréncia a algo ‘mais novo,



desconhecido e a inventar num movimento constante de renova¢ao. Com a
histéria da arte conhece-se o desenvolvimento da arte e das suas formas no
tempo e alimenta-se a hermenéutica da sua recepco por aquele que com ela
se cruza e por ela se interessa. Nas palavras brilhantes e cheias de sabedoria
de Marguerite Yourcenar nessa obra extraordinaria que se chama Le Temps

ce Grand Sculpteur,

“no dia em que uma estdtua é acabada, comeca, de certo modo a sua vida.
Fechou-se a primeira fase em que, pela mao do escultor, ela passou de bloco
a_forma humana, numa outra_fase, ao correr dos séculos, irdo alternar-se
a adoragdo, a admiracdo, o amor, o desprezo ou a indiferenca, em graus
sucessivos de erosdo e desgaste, até chegar, pouco a pouco, ao estado de
mineral informe a que o seu escultor a tinha arrancado.”

(1983: 49)

E o julgamento do tempo. Muda a atitude face a essa estatua, porque o
tempo muda o olhar de quem olha. E as teorias estéticas ndo sdo uma ante-
cipacdo do acto criador ou da obra criada, mas um esforco teérico posterior a
obra para a justificar, a compreender e interpretar. As consideracgoes tedricas
precisam da obra realizada para nao lhe serem extrinsecas, universais e,
portanto, vagas ou até estéreis.

O desenvolvimento da sensibilidade contemporanea acentuou a aspiracao
a um tipo de obra de arte que se mostra aberta a varias perspectivas de inter-
pretacao. Nao se espera conseguir um significado tnico, especifico, mas um
conjunto de significados possiveis, todos eles legitimos e validos. A obra é
uma certa relacio do mundo que € o seu com o mundo de um espectador e
do seu tempo fenomenoldgico: o tempo subjectivo das vivéncias, o tempo em
que o individuo da conta da sua transformacao, o tempo da sua liberdade de

pensamento e de acc¢o.

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

67






3. O Belo no Design
3.1. o objecto de design

A arte nao reflecte, no principio do século, a imagem de um universo rarefeito
e definido pela transcendéncia do belo. Os movimentos de vanguarda e a
irrup¢io da arte moderna distanciam-se da arte-ilusdo, da arte da tradicio
do pensamento ocidental e referem-se a arte enquanto ac¢do comprome-
tida com a sociedade do seu tempo. A arte seculariza-se num mundo cada
vez mais caracterizado por uma racionalizacdo e mecanizacao de todas as
actividades humanas.

Walter Benjamin (1892-1940) reflecte sobre algumas facetas do fenémeno
ambiguo a que se chama modernidade, discutindo intelectualmente sobre as
tendéncias filoséficas e artisticas do seu tempo, mas permanecendo “afastado
de todas as correntes”, segundo expressao de Adorno.

No texto A obra de arte na era da sua reprodutibilidade técnica
(Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reprodusiertbarkeit, 1936)
Walter Benjamin procura analisar a influéncia das técnicas modernas de repro-
ducio e de difusao da obra de arte. Pergunta-se se o facto de multiplicar uma
obra de arte para apresenta-la simultaneamente a uma multidao de especta-
dores afecta ou nao o original. A questao pode parecer estranha, porque néo se
vé em que é que uma copia ou uma reproducido mudaria o modelo primeiro,
que é sempre o original. Para Benjamin alguma coisa muda, que ndo é tanto o

original em si, mas a relagdo entre o publico e a obra original propriamente dita.

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

69



70

A “essa qualquer coisa” chama-lhe aura, que simbolicamente se refere a uma
espécie de halo ou auréola imaterial e etérea que tém certos objectos e que
confere ao original uma témpera de autenticidade. Uma obra de arte foi criada
num momento e num lugar precisos, de forma tnica, e esta unicidade explica
a sua nao reprodutibilidade. A aura é também uma espécie de mistério que
cada obra originariamente esconde. Benjamin lembra as origens da obra de
arte, desde as praticas magicas, rituais e culturais que a civilizacdo moderna
esqueceu. As técnicas modernas de reproducdo de massa nao conservam nem
comunicam essa aura. As técnicas modernas de reproducdo de massa sio
pragmaticas e satisfazem objectivos materiais de lucro. O declinio progressivo
da aura significa que as obras perdem valor de culto e assumem um valor de
troca como qualquer bem de consumo que se pode comprar e vender. Benjamin
interpreta este fendmeno como uma decadéncia da arte: o desaparecimento
da aura conduz a um empobrecimento das experiéncias estéticas e ao esqueci-
mento da tradigdo e da histéria. Mas nio tem a reprodutibilidade técnica o seu
lado positivo? As técnicas de reproducao como o cinema e a fotografia atraindo
cada vez mais publico e ficando mais perto das pessoas ndo poderiam exercer
uma influéncia positiva sobre elas? Com efeito, Benjamin assinala duas conse-
quéncias aparentemente contraditdrias na perda da aura:

negativa, porque provoca um empobrecimento da experiéncia estética;

positiva, porque favorece a democratizacdo da cultura e da arte.

Benjamin insiste, porém, na ideia de que no original h4 qualquer coisa de
indefinivel que a reproducio seria incapaz de transmitir: o caracter unico e
auténtico de uma obra de arte que sabemos que foi feita num tempo e num
espaco determinados.

As reflexdes de Benjamin, apenas afloradas nesta breve descricao,
tém um alcance muito para além do momento histérico em que nasceram.
Elas exprimem a sua preocupacao pelas consequéncias que os media
e a tecnologia tém sobre o significado simbdlico e alegérico da arte,

a sua fruicdo e critica. As contradi¢cdes da modernidade de que Benjamin



da conta nio s6 tém cabimento na actualidade como inspiram a interpre-
tacdo dos tempos de agora.

Hoje os objectos sao em grande maioria passageiros, efémeros e esta afir-
macao inclui os objectos artisticos.

Mas, detenhamo-nos sobre os objectos de design. Um objecto de design
deve funcionar. O individuo tem sentimentos ambiguos em relacao aos seus
objectos, balancando entre a funcionalidade e outros prazeres. Um objecto
de design nao é um objecto de pura contemplacdo como uma obra de arte.
A grande questdao que resume a importancia da beleza em design pode
eventualmente ser colocada nestes termos: ha perfeicao estética porque ha
perfei¢do técnica - a beleza resulta da harmoniosa eficacia da coisa — ou ha
perfei¢do estética porque deliberadamente se tem em conta a importancia da
forma enquanto forma - a beleza resulta da aparéncia e é independente da
eficacia da coisa? Em geral, os designers ao longo da histéria sao apologistas da
primeira hipétese: a méxima beleza resulta de uma coeréncia global de todas
as funcoes do objecto, incluindo a funcao estética. O belo é o resultado dessa
coeréncia e, se assim for, € portador de valor simbdlico, cultural e condicao de
libertacao do individuo. O oposto da sua aniquilacdo, submissdo ou manipu-
lacdo. André Ricard (desenhador industrial, professor, escritor interessado
em temas do design), propoe uma sintese acerca da relagcdo entre perfeicao
operativa e perfeicao estética:

que todo o objecto 1til tende, por légica propria evolutiva, para uma
perfeicdo total, para o seu climax;

que este climax se alcang¢a quando a saturacdo da sua eficacia se
conseguiu com uma maxima economia de meios,

que essa meta s6 € possivel quando existe uma 6ptima coeréncia interna
e externa do objecto;

que esta coeréncia s6 pode ser facilitada quando existe uma adequada
concordancia entre os distintos elementos em jogo;

que quando tudo isto se consegue, se alcanca também a beleza.

(Ricard, 2000: 77)

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

71



72

O belo no design ¢ diverso do belo da arte. A evocacao estética do objecto
desenhado, eleva a qualidade de extraordinario a condicio ordinaria dos
artefactos tuteis, elevando com eles, a celebracdo do quotidiano. O design é
quase arte, mas nunca prescindindo da sua voca¢ao funcional (da resolugao
de problemas, da submisséo ao estigma do programa) e é quase engenharia,
porém nunca abdicando da subjectividade dos seus critérios de interpretacao
da realidade, origem de toda a coeréncia técnica da sua resposta. O design é
a disciplina que cria o modo subtil como dois produtos idénticos se podem
diferenciar entre si. E a necessidade de atrair o consumidor para produtos
novos, tornando os anteriores “antigos”, contribui para o desenvolvimento
de subtilezas na linguagem do design. O belo aparece no discurso do design
como possibilidade de inovacao estética das coisas do quotidiano, que nao
tém de ser apenas funcionais, prosaicas, uteis e banais. Para demonstrar
o valor do design como fenémeno estético de grande implicacao cultural,

seria necessario uma teoria estética que respondesse em dois sentidos:

“por um lado, perante a prdtica do styling e tudo o que cheira a ornamento
e func¢do decorativa, quer diger, o supérfluo e superficial por natureza,
que acaba sempre a desembocar no artificioso; por outro lado, enquanto
arte popular, frente a uma desculturalizada, frivola e banal cultura de
massas construida a base de produtos da industria cultural.”

(Calvera, 2003, 20)

Norman Potter interpreta a ligacao do design com a arte, do lado
do uso da liberdade de criacdo: “quanto mais liberdade de movimento
estético e sensorial dentro de uma gama de possibilidades de design,
mais perto parece estar o resultado do que oferece a pratica das belas artes.
Quanto menos liberdade, mais se aproxima o design das ciéncias e dos
campos em que a visao de opc¢do estética é verdadeiramente marginal”
(Potter, 1999, 14). Dagmar Steffen ao analisar a linguagem do produto de
duas cadeiras de Philippe Starck — A cadeira Louis XX e a cadeira Lord Yo -



conclui que o designer sem negar a funcionalidade, se interessa por oferecer

alimento ao desejo de beleza dos consumidores.

“Pelo menos alguns dos seus designs, como as cadeiras de pldstico,
os espremedores de laranjas e as escovas de dentes, foram produzidos
masstvamente e assim ficaram disponiveis a um preco que qualquer
um podia pagar. Foram criados primariamente por razoes estéticas.
Como é em parte o caso no “Novo Design Alemao”, os produtos de Starck
ndo negaram deliberadamente toda a funcionalidade, simplesmente ndo
a puseram em primeiro lugar. Isto conduziu algumas vezes a produtos
que ndo sao muito prdticos de usar, mas que ndo diminuiu necessaria-
mente o seu sucesso no mercado.”

(Steffen, 1997, 27)

A vocacao estética do artefacto a0 mesmo tempo que aproxima a coisa da
arte, mantém a sua condicao de funcionalidade e de usabilidade.

Pensar sobre o objecto de design na sua complexidade implica considerar
um conjunto de sinergias que ponderam um vasto numero de condicges,
designadamente técnicas, tecnol6gicas, econdémicas, ecoldgicas, ergonémicas,
funcionais e... estéticas. Reconhece-se que o objecto deve ter interesse esté-
tico, impacto visual, apelar aos sentidos, produzir fruicio estética. A forma
é a zona de confluéncia de um conjunto de elementos estruturantes que
distinguem um objecto de outro, definindo a sua especificidade funcional.
As funcoes simbélicas, perceptivas e emotivas que os objectos sempre
tiveram ganharam actualmente uma importancia muito para além da
sua funcionalidade. Sociedade do espectaculo? Talvez, ou talvez aparente
democratizacio da ostentacdo ou ainda contingéncia consumista ou apenas
cultura material. Os objectos simbdlicos s2o mais humanos do que aqueles
que se submetem exclusivamente a uma ordem funcional optimizada,
j& que os primeiros representam o individuo na sua possibilidade histérica

e cultural, contrariamente aos objectos funcionais que o entendem como

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

73



74

devir técnico, descontextualizado do passado. Pelos objectos damos conta da
nossa humanidade que pensa, que fala, que sente.

O ser humano através da relacdo com os objectos interroga-se sobre si,
o seu destino, as suas relacdes sociais e culturais. A relacdo com certos
objectos exprime realidades secretas do individuo, que sio ele proprio e o
seu duplo, o outro de si mesmo, o impensado, o que fica de fora da sua auto-
-representacdo. Foucault critica Descartes, protagonista do racionalismo
moderno e elogia Nietzsche, Van Gogh, Artaud como figuras que expdem o
lado mais sombrio da existéncia humana, demarcando-se da razao altiva que
esconde ou nega tudo o que nao reconhece e que coloca no saco da desrazdo.
A consciéncia de ser é a consciéncia de nao ser absoluto; a consciéncia da
caréncia e a consciéncia da morte sao duas determinantes poderosas da
actividade criadora; a consciéncia do tempo € a consciéncia do ser que se
quer realizar e que se realiza pelos objectos que o mostram, que tem a necessi-
dade de criar formas. A beleza aparece-nos, assim, como o apogeu da relacao
coerente de todos os elementos que participam na defini¢io de um objecto.
A funcao da beleza como resultado do acto projectual resolve o determi-

”

nismo da oposicio: “forma ou contetido”, “exterior ou interior”, “aparéncia ou
esséncia’, “contemplacido ou uso”, “belo ou util”. O formalismo estético deixa
de fazer sentido, assim como o racionalismo técnico ou o funcionalismo eficaz.
A beleza como “apogeu” inclui as fungoes estéticas no processo de desenhar
o0 objecto. Sdo fungdes estruturantes e, sendo assim, nem se podem negligen-
ciar nem sobrevalorizar. O que é certo é que toda a decisao sobre a forma cuja
funcdo nio ¢ suficiente para a determinar, implica um juizo estético, de gosto,
uma decisdo estética e, consequentemente, de beleza. O ser humano precisa
de beleza na sua vida. Pode o design existir sem a beleza? Que condigbes tem
a beleza para definir um sentimento do quotidiano através da manipulacao
e da contemplac@o dos objectos? Que valor introduz a dimens&o estética
no desenho das coisas? Na obra Lo Bello de las Cosas. Materiales para una

Estética del Disefio (2007) editada por Anna Calvera e Yves Zimmerman

pretende-se contribuir para os estudos em design por via de um pensamento



ensaistico sobre a beleza e sobre a qualidade estética dos objectos integrada
na reflexdo mais ampla sobre a existéncia, caracterizando a estética do design
pela sua posicao relativa em relaco a estética filosofica e a arte.

A propoésito do livro que editou, intitulado Arte? Disefio (2003) Anna
Calvera afirma que “sem particula copulativa no titulo, a pergunta pela
relac@o entre arte e design s6 pode ser respondida por cada leitor. No final
e extrapolando um conceito préprio da teoria da arte, pode muito bem
ocorrer que s6 a “vontade de design” seja um critério de discriminacao valido
perante os inumeraveis artigos, atitudes projectuais, campos profissionais
e maneiras de desenhar que existem e convivem na realidade quotidiana
actual” (Calvera, 2003, 14). “A vontade de design” remete-me para a pergunta
de Nelson Goodman “quando h4 arte” transposta para o mundo do design.
Entdo, quando hd design? Ha circunstancias que sdo comuns ao artista,
ao designer, ao individuo em geral: o desejo, a duvida, o mundo. Construir
mundos, fazer mundos, é a proposta do pluralismo de Goodman na arte,
na ciéncia, na filosofia ou mesmo na vida comum. Construir e fazer mundos
contra o pré-determinado fora do sujeito, autor por direito dessa construgao.
Trata-se de mundos e ndo do mundo; da construcao no plural, da construcao
em funcdo de uma variedade e de um pluralismo que exige versoes e visdes nem
sempre compativeis, nem sempre igualmente correctas e verdadeiras, povoadas
por sistemas simbdlicos passiveis de funcionarem em versoes-de-mundo
diferenciadas. Construcdo, porque nao ha mundos dados, feitos por nenhum
demiurgo. Todos os mundos sao construidos, a partir de outros mundos
ja construidos por outros. Tudo o que temos sao versoes de varias espécies:
representacionais, perceptivas, descritivas, artisticas, filos6ficas, cientificas
ou familiares. Para Goodman é absurdo falar de uma realidade auténoma,
existente por si, independente da construcido de versdes-de-mundo.
Esta afirmacio constitui precisamente uma das teses pelas quais se caracte-
riza o irrealismo de Goodman, sustentado pela ideia de que as percepgoes,
os dados, a matéria, as experiéncias e os factos sdo necessariamente relativos aos

sistemas de que fazem parte, os quais sdo sempre construidos e nunca dados,

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

75



76

correspondendo a construcdo dos sistemas a construcao de realidades.
As versdes nao sao sendo sistemas de simbolos que categorizam, classificam
e ordenam os respectivos referentes, quer dizer, colocam e determinam as
condigoes para a individualizacio dos objectos.

Aplicando a terminologia de Goodman a filosofia de Merleau-Ponty,
dar sentido € construir uma versao-de-mundo que pode ser particular ou ter um
caracter mais universal. Do exposto no capitulo I - “Sobre a Fenomenologia
de Merleau-Ponty” - reitera-se o argumento de Merleau-Ponty que define
o sujeito como individuo no mundo que procura o sentido da existéncia
entrelacado com o sentido que atribui as coisas (artefactos, objectos).
Por isso, o campo dos fenémenos (daquilo que aparece) é tao importante e,
por isso também, o pensamento mais nao é do que tornar a experiéncia licida.
Interpretando Merleau-Ponty podemos considerar que do facto de estar no
mundo, o individuo desenvolve uma experiéncia que oscila entre desejo e
significacdo: o prazer da experiéncia do corpo € indissociavel da experiéncia do

mundo e esta experiéncia tem implicacoes interpretativas e praticas (de prais).

“Vivemos no meio de objectos construidos pelos homens, entre utensilios, nas
casas, nas ruas, nas cidades e a maior parte do tempo sé os vemos através das
acgdes humanas de que eles podem ser o ponito de aplicacdo. Habituamo-nos
a pensar que tudo isso existe necessariamente e que é inabaldvel.”

(Merleau-Ponty, 1966, 28)

A emocao e o intelecto estdo sempre implicados num compromisso orga-

nico e espiritual incessante e todo o gesto (ndo s6 o artistico) pode ser uma
tomada de consciéncia critica sobre o mundo em que estamos instalados.

3.2. beleza e usabilidade

O mundo e a sua aparéncia mudam através dos objectos, o que transforma

a relacdo do sujeito com o mundo e consigo proprio. A histéria material



constréi-se com a interpretacao da sequéncia cronoldgica de materiais e
técnicas que integraram a producgao de objectos, numa sistematica intencao
de dar soluc@o a novos problemas, num movimento ciclico de problemas/
solucgdes no ambito de uma comunidade, actualmente cada vez mais global.

Os objectos técnicos, em particular, representam uma objectivacao
do mundo, s3o intermediarios entre o sujeito e 0 mundo e movidos pela
eficacia (pelo menos); servem uma acc¢ao que visa fins utilitarios especificos;
pretendem ser solugoes e nao problemas. No contexto do design, projectar
“é sempre fruto de um designio, da intencao”, diz Yves Zimmermann (1998, 12)
e continua “o uso, a utilidade do objecto é, pois a meta, a que deve aspirar
todo o projecto de desenho. O designio deve entdo guiar o acto de dese-
nhar em ordem a usabilidade e deve converter-se no critério fundamental
para medir toda a decisdao tomada no processo de projectar. Todo o objecto
deve passar pela prova da verdade do uso (1998, 114). Zimmermann justi-
fica que o caracter, a “verdade” do objecto distingue-se pela sua funcio-
nalidade, pelo facto de resolver um problema concreto e determinado.
Um objecto deve mostrar-se a si proprio e auto-explicar-se sem ambiguidade.
Mas sabemos e Yves Zimmermann em primeiro lugar também o sabe,
que o sujeito é um ser perceptivo, que a percepcao da-se num horizonte e o
conhecimento, tal como as escolhas e as decisoes, nao se definem sé pela
eficacia. As funcoes simbdlicas, perceptivas e emotivas que os objectos
sempre tiveram, ganham actualmente uma importancia muito para além
da sua funcionalidade.

Neste pressuposto encontra lugar a justificacdo do cruzamento da feno-
menologia com a hermenéutica. Enquanto fenémeno que se pode inter-
pretar, o objecto de design nao ¢é inocente. O objecto participa no mundo do
destinatario e é ele mesmo um mundo. Um objecto ndo é apenas funcional;
é um acontecimento, uma ocorréncia, um siléncio para preencher, um senti-
mento para descobrir e transporta consigo, para além de todo o elenco de
funcGes que possam descrever-se, um significado em branco: significado que

nao se pode objectivar nem prever, porque € atribuido por cada sujeito a

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

77



partir do seu campo de subjectividade. A coisa existe também com e através
desta interpreta¢ao. Um objecto manifesta sempre qualquer coisa do sujeito,
quer do seu criador, quer daquele que com ele se cruza; tem um pathos,
um significado em branco, o significado imprevisivel e imponderavel que
transporta consigo vestigios do desejo de um sujeito. (Este conceito vai ser
desenvolvido em 4. Homo Faber).

As coisas, os objectos, os artefactos participam da nossa vida sendo
impossivel imagina-la sem esses acompanhantes quotidianos. Seria ingénuo
considera-los apenas do ponto de vista da manifestacdo de poder de uma
economia de mercado que para sobreviver exige a rapida substituicao de prota-
gonismo de uns artefactos por outros. Por outro lado, nao é suficiente desenhar
uma nova panéplia de objectos para que se organize uma nova sociedade e se
configure uma nova estética. Os artefactos definem paisagens contextuais,

promovem informacao, conformacao, reificacao, promessa, liberdade.

“Na nossa vida, os objectos sGo muito mais que meras possessoes
materiais. Fazem-nos sentir orgulhosos, ndo porque facamos ostentacdo
da nossa riqueza ou nivel social, mas pelo sentido que dao a nossa vida.
(...) Um objecto favorito é um simbolo que estabelece um marco positivo
de referéncia mental, um conjunto de recordacdes gratas ou as vezes uma
expressdo da propria identidade. E este objecto por sua ves, guarda uma
histéria, uma lembrancga, uma recordacdo e algo que pessoalmente nos
une com este objecto particular, com esta coisa particular.”

(Norman, 2005, 21)

Nao ha quotidiano sem emocdes; o comportamento estd emparceirado
com o sistema emocional que por sua vez, interfere nas decisdes que se

tomam durante o dia.

“Na década de 1980, quando escrevi o livro The Design of Everyday

Things, ndo tive em conta as emogoes. Naquelas pdginas abordei os temas



da utilidade e a usabilidade, da_funcdo e a_forma, tudo isso de um modo
logico e dasapaizonado (...). Mas agora, neste novo livro, mudei de opinido.
Porqué?, pergunta o leitor. Em parte devido aos recentes avangos
cientificos que se deram na nossa compreensdo do cérebro e em como
as emocgdes e a cognicdo se encontram intimamente entrelacadas.
Hoje, na nossa condi¢do de cientistas, compreendemos como s@o importantes
evaliosas as emogoes na vida quotidiana. Nao hd divida de que a utilidade e
a usabilidade sd@o importantes, mas privadas de diversao e prazer, de alegria
e entusiasmo ou de excitacdo e, com efeito, também de inquietude e raiva, de
medo e ira, a nossa existéncia seria incompleta.”

(Norman, 2005, 23)

Esta reflexao justificativa da profunda ligacdo entre emocao e cognicao e,
consequentemente, entre usabilidade e beleza nao é certamente inutil para a
pratica do design.

O design e o pensamento sobre o design sdo intervenientes na criacao de
paradigmas, desencadeiam experiéncias e visdes do mundo.

Neste sentido, é solicitado ao design que revele tanto uma estética quanto
uma tecnologia, tanto um modelo de beleza quanto um modelo de realizacao
técnica. Ha assim objectos que para além de cumprirem a sua funcao util
- que até pode ficar relevada para um plano secundério - seduzem o seu
potencial comprador. E pode ser através do prazer das suas propriedades
visuais ou tacteis, mas também pelo fascinio resultante da combinacao dos
elementos que lhe dao a sua forma. Pode ser também os sentimentos que lhe
estdo associados, designadamente o modo como o individuo que possui esse
objecto comunica com o mundo através dele. Geralmente a publicidade trata
de substituir os objectos com uma eficacia feroz. Até os chamados objectos de
culto. Um objecto de culto pode estar condenado a uma vida longa ou curta.
O processo de criacao de objectos de culto ndo para. Durante um certo tempo,
o0 objecto de culto é um elemento de comunica¢ido de uma certa mensagem até

envelhecer e dar lugar a outro objecto de culto. O mundo do consumo é um

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

79



80

mundo de objectos descartaveis, substituiveis, que passam pelo consumidor
sem deixar qualquer marca ou memoria.

Esta vocacao hibrida, partilhada entre dominios tecnoldgicos e estéticos,
fornece incansavelmente novos objectos de consumo a humanidade, origem
de desequilibrios e de insustentabilidade natural e social, estimulando a
hegemonia do ter, alienando o ser humano e reduzindo-o a condicao de
consumidor, de coisa entre coisas. Nas sociedades do desperdicio exaltam-se
os codigos que apelam a frui¢do: do tempo, dos ambientes, de si, dos outros, da
cultura. A exaltacao desses valores de ressonancia humanista nao esta separada
da presenca de artefactos que procuram vender-se associados a ideia de fruicao
que se torna regulamentada e tdo pragmatica como qualquer outra funcao
utilitaria. Fulvio Carmagnola em Design. La Fabbrica del Desiderio (2009)
é veemente a afirmar que a beleza do objecto est4 cativa dos interesses econd-
micos e consumistas da nossa época. Nao ¢ a beleza que liberta, mas a beleza
que escraviza, fazendo saltar de um objecto para outro através da sedugao da
forma, anunciadora ficticiamente de algo novo, tnico, pessoal. Carmagnola
considera que a beleza esta submetida aos principios de uma economia da
ficgdo, do fingimento, do simulacro.

Mas, a cultura de atencao as coisas pode muito bem ser de forma diferente.
Cada época desenvolve um gosto ptblico, uma moda, principios de projecgao,
de construcao. Uma cultura que intensifica a relacdo do individuo com as
coisas e com os ambientes ndo em termos de culto passageiro, efémero,
mas através de produtos mais duraveis, com mais “significado” pessoal.
Uma cultura que valoriza uma relacdo de maior longevidade com as coisas,
integrada em contextos que signifiquem e respondam a necessidades indivi-
duais e sociais. A cultura de atencao a experiéncia das coisas, aos ambientes
e atmosferas pode estabelecer outro tipo de necessidade e de relacdo entre
o utilizador/consumidor e a coisa/produto. Uma nova sensibilidade ecol6-
gica — que apesar de estar na moda, nao é globalmente praticada - de
objectos em contextos tteis e belos, com significado simboélico pessoal de

memoria, de existéncia e de liberdade nao terd de desenvolver-se e realizar-se?



As coisas quando entram em relacdo com o individuo tornam-se campo da
sua experiéncia e ligam-no a um espaco e a um tempo. Em diferentes ocasioes,
os objectos movem e comovem, ajudam os individuos a situar-se fora de si e
em si préprios. Um objecto é a possibilidade de uma experiéncia e portanto,
também os objectos de design tém este designio.

A experiéncia de um objecto — estética ou outra — desencadeia-se com a
experiéncia da forma. Vamos abstrair da experiéncia estética dos objectos de
arte e abstrair da formulacdo de teorias da beleza, para nos situarmos na esté-
tica de todos os dias que é aquela que ¢ vivida com a experiéncia quotidiana
dos objectos. O design tem ao seu alcance a possibilidade de integrar a funcao
estética na existéncia e liberta-la da subjugacao a estrita funcao material e utili-
taria. Desde a origem que os objectos usados no trabalho de todos os dias tém
o0 acréscimo de outros valores (miticos, religiosos, politicos, magicos, estéticos)
que permitiram a diferenciac¢do das culturas e a afirmacéo da identidade de
comunidades. O design tem a possibilidade de sair do ascetismo da beleza da
arte e trazé-la para a vida. O design tem a possibilidade de esteticizar o mundo,
nao através da sua ornamentacao e alindamento por via de enfeites agradaveis
e atraentes, mas promovendo um relacionamento mais verdadeiro e por isso
menos alheado, com o artefacto que pode incluir o ornamento.

Num artigo intitulado Wie kommt ein “funktionalistischer Designer”
zum Thema Ornament? [ Como chega um “designer funcionalista” ao tema
do ornamento?] Richard Fischer defende que o ornamento solta uma
variedade de sensac¢oes que desempenha importantes funcées em dois pata-
mares do projecto: no plano racional da representacao das funcoes praticas
- a linguagem do ornamento é simbolica - e no plano emocional da repre-
sentacdo das funcoes decorativas — a linguagem do ornamento é afectiva.
O ornamento estabelece uma ligagdo entre razao e emocao, amplia a quali-
dade emocional dos afectos e portanto, aproxima o artefacto do mundo de
referéncias de cada um (Fischer, 2000).

Os argumentos estritamente funcionais estao hoje cada vez mais longe

de desempenharem o principal papel persuasor na aquisicao de objectos.

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

81



82

Fala-se na qualidade do caracter simbélico dos objectos, atendendo a que o
desempenho pratico ja nao se basta a si préprio. Pode argumentar-se que os
objectos técnicos parecem fazer uma objectivacdo do mundo, sdo intermedia-
rios entre o sujeito e o mundo do ponto de vista da eficacia; servem uma accao
que visa fins utilitarios especificos. Um objecto técnico pode transformar-se
em objecto de uso, encontrando o seu fim imediato numa aplicacdo utilitaria,
tal como um objecto puramente utilitario pode tornar-se um objecto estético.
Um objecto pode simbolizar diferentes coisas em diferentes tempos.
Os objectos pertencem simultaneamente a um Zeitgeist, a uma concepcao do
mundo, a um horizonte relacional, a um movimento supraestrutural e transcen-

dente a obra, a um estilo de vida e participam na sua metamorfose.

A arte, a musica, o teatro, o cinema, a moda ou a arquitectura oferecem
ao designer estimulos variados para o estudo do espirito da época.
As relagoes entre a arquitectura e o design, o campo de ac¢do entre as artes
pldsticas e as artes aplicadas, ou as possibilidades de aplicacdo dos novos
meétodos e tecnologias sGo bons exemplos disso.”

(Biirdek, 2005, 152)

E continua, afirmando que “as concepcdes do produto definem-se e
desenvolvem-se em relacao a modelos de vida especificos dos grupos mais
diversos de publico” (Biirdek, 2005, 14:5).

Papanek reforca esta tese argumentando que os designers nao deveriam
negligenciar importantes conhecimentos que se desenvolvem em dominios
disciplinares como a psiquiatria, a cultura histérica, a geografia humana,
a filosofia, a arqueologia..., na medida em que essas disciplinas dispoem de um
conjunto extraordinario de informacdes sobre o modo como os individuos se
manifestam estética e psicofisiologicamente (Papanek, 2000). Essa negligéncia
é praticada pela atitude de dois grupos de designers que Papanek identifica:
o grupo de designers que pretendem tornar o processo de design mais

sistematico, cientifico, previsivel e mais compativel com o sistema de computacao



e o grupo de designers que seguem sensacoes, intuicoes, sentimentos,
revelagoes. Enquanto os primeiros procuram racionalizar o design, “cienti-
ficizar” o design, através da aplicacdo de regras, taxinomias e classificacoes,
os segundos planam num certo romantismo, pretendendo responder, desse
modo, as necessidades humanas. Apesar da dicotomia excessivamente
antagénica em que Papanek divide os caminhos da pratica do design -
uma espécie de funcionalismo Aigh-tech, 16gico e frio e o assim designado
seat-of-the-pants design —, o que importa agora sublinhar é a necessidade
do designer considerar as aportacoes de outras areas do conhecimento para
determinar o seu dominio proprio.

Trata-se de ter em conta a descricao de contetido dos objectos a projectar;
as questoes de forma e contexto devem sobrepor-se aos modelos formais de
programacao. Quer por necessidades mecanicas, quer de ordem intelectual,
0 homem fabrica artefactos que povoam a existéncia. Cada geracao fabrica
os seus. Um artefacto é, simultaneamente, icone e requiem de uma cultura
ao ensaiar respostas mediadoras entre os problemas de sempre da humani-
dade; o re-design pode bem ser entendido através da adequacao interpreta-
tiva dos novos suportes materiais e das novas tecnologias como resposta a
problemas antigos.

Para compreender a vida das formas é necessario libertarmo-nos das
velhas antinomias espirito/matéria; matéria/forma, até porque a matéria
ou melhor as matérias interferem de acordo com a sua “qualidade” na forma

em que se concretizam.

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

83






4. Homo Faber
4.1. as qualidades das coisas

Ha4 objectos que perderam o ah!/. Na cultura japonesa tradicional o ser
humano s6 pode ficar satisfeito consigo nos instantes em que percebe o ah!
das coisas e do tempo. Ha instantes que nao tém uma explicagdo racional e
que se distinguem uns dos outros porque nos afectam de maneira também
distinta. Como viver despojado de todas as coisas, se as coisas podem ser
encontros extraordinarios com ilusoes tdo promissoras? Um ser humano
sem coisas esta dependente de um destino terrivelmente interior e solitario.
N3ao sei se com um destino assim, ainda se pode dizer humano. Por outro
lado, o dia-a-dia se fosse pautado s6 pelo ah!/das coisas seria insuportavel.
Precisamos de coisas discretas, que funcionem, que sejam amigaveis, que
uma vez adquiridas possam ser usadas sem “complicacbes emocionais”.
O design tem responsabilidade e versatilidade para desenhar com sentido e
propor beleza para as coisas quotidianas.

Como tenho afirmado, as coisas, objectos, artefactos (que tém neste texto
0 mesmo sentido e importancia) sao o contrario da ilusao. As coisas associadas a
uma consisténcia material existem, nao deixam davidas quanto a sua presenca,
sao concretas.

Ja reiterei o pressuposto de que as coisas, os artefactos criados néo sao
indiferentes para o individuo, quer para quem os cria quer para quem os

recebe. As coisas tém um significado mais de uso ou mais de contemplacio,

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

85



86

e ainda, a possibilidade de lhes serem atribuidos outros significados.

Lembro Baudrillard, quando afirma que

‘0o mundo pensa-nos, mas isso somos nos que o pensamos... O pensamento
€ de facto uma forma dual, ndo é a de um sujeito individual, partilha-se
entre o mundo e nds mesmos.”

(Baudrillard, 2001: 63)

Desde que ha individuos que ha objectos (ferramentas, extensoes
organicas de trabalho ou de magia, objectos de culto, amuletos, varinhas
magicas...) e inimeros sao os exemplos em que ao sentido da funcao se vem
sobrepor uma interpretacdo que altera o nivel basico do uso.

A producao de objectos é, portanto, caracteristica fundamental da espécie
humana. A vida é também a construcio de uma segunda natureza: a cultura.
Se o design tem sido quase sempre representado a partir da fun¢io, enfatizando
a funcionalidade do desempenho da resposta ao programa, ainda que sobre
uma variada extensdo de campos (ergonémico, simbélico, semantico, social,
econdémico...), ¢ importante problematizar a sua condi¢ao de representacio de
experiéncia para um sujeito desejante. Relacionado com a interpretacéo das
coisas de todos os dias, Elizabeth Shove et al. em The design of everyday life
(2007) reforca a ideia que ja mencionei, de que essa interpretacio precisa de
ter em conta perspectivas de varia ordem, designadamente a perspectiva antro-
poldgica, semidtica, psicolégica, socioldgica, politica, cultural, econémica, ergo-
némica, ludica... Seja, porém, sob que perspectiva se fizer essa interpretacio,
nao ha davida de que as coisas interessam as pessoas, de que as coisas estao
acopladas a pessoas e que, entre ambas, ha o significado de uma ordem e de
uma estrutura que envolvem o subjectivo e pessoal, mas também o objectivo
e comunitario. Com efeito, os objectos sdo portadores e geradores de ideias e
podem transformar-se nessas mesmas ideias, como se as coisas lhes dessem
corpo através da matéria. Os artefactos sao modos de pensamento e geradores

de horizontes de interpretacao, porque ha um sujeito que os interpreta.



O designer é um intérprete do mundo e propde estilos de vida. O design
seduz, agrada, interessa, influencia, inspira e participa tanto na imagem que
fazemos de nés proprios como na imagem que queremos transmitir para o
exterior. A seducio € a armadilha do comércio com o fim limitado do éxito

econOmico imediato.

“Technological innovation and market forces drive much new product
development, while advertising offers models of the good life.”
(Margolin, 1997: 234)

O pseudo-desejo com que o design condiciona o individuo nas socie-
dades do desperdicio, exaltam os cddigos que apelam a fruicao: do tempo,
dos ambientes, de si, dos outros, da cultura. Porém, a exaltacado desses
valores de ressonancia humanista, nao esta separada da presenca de
artefactos que procuram vender-se associando-se a ideia de fruicéo,
que se torna regulamentada e tdo pragmatica como qualquer outra
funcao utilitaria. Os artefactos sao supra funcionais e podem representar
uma segunda intencdo, nomeadamente uma interpretagdo metaférica
ou de valor subjectivo, mas ndo abdicam da sua integrag¢ao no circuito
do quotidiano.

Considerando como exemplo o sector do design e da casa é notavel
o numero de feiras, e de encontros do sector que se multiplicaram nas
dltimas décadas. Em Milao, o “Salone del Mobile” cresceu até se tornar uma
espécie de “grande festival mondiale di design” (Branzi, 2006: 31) para além
de muitas outras feiras especializadas em produtos para mobilar a casa,
desde o tapete de entrada até ao mais sofisticado objecto. Em Paris cada
ano ha cerca de uma dezena de salGes internacionais dedicados ao design.
Outras feiras de design de renome internacional tém lugar, entre outras
cidades, em Frankfurt, Hannover, Colénia, Diisseldorf, Birmingham,
Londres, Porto, Lisboa, Madrid, Dublin, Estocolmo, Copenhaga, Toronto,
Chicago, Xangai, Hong Kong, New York, Tokyo...

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

87



88

O designer é cada vez mais “um magico” a desenhar cenarios onde
as emocoes parecem ser a pedra-de-toque de todas as construcdes.
Mas, estranhamente, essas emoc¢des podem ser tao programadas como
qualquer outro acto consumista. Depende do lugar que nas sociedades
industrializadas se pretende dar a publicidade e ao marketing e o lugar
que se pretende dar ao sujeito, criador e intérprete das suas experiéncias.
Afinal, o sujeito quando interpreta os acontecimentos exteriores a si, liga-os
a acontecimentos ja interiorizados, a acontecimentos que participam na
constituicao da sua vida. Um objecto participa de c6digos que o situam
num contexto particular que é uma rede de contetidos. Segundo Manzini,
a evolucdo do contexto artificial - o contexto dos artefactos e da cultura
material - desenvolve-se em relacdo ao conhecimento, as experiéncias,
a organizacao dos sistemas anteriores. Citemos um exemplo simples,

mas eloquente do que o autor chama de “experiéncia do artificial”.

“Le bureau ou je travaille a été aménagé dans un immeuble qui date
d’'un siéecle. La chauffage central et lélectricité ont été installés plus
tard. Le mobilier est constitué de piéces dépoques diverses. Sur ma
table, qui a vingt ans, il y a un téléphone et un micro-ordinateur. (...)
Ainsi mon bureau fait-il partie d’'un systéme complexe qui, pour mot,
est indissolublement lié a lexistence du téléphone et du micro-ordinateur.
En dautres termes, ces murs centenaires sont intégrés dans un contexte
ou linformatique joue un réle prépondérant”

(Manzini 1991: 21-22)

Hoje, como nas geragoes futuras, a presenca do artificial é necessaria, inevi-
tavel, irreversivel. O debate entre natural e artificial confirma que o construido
é decisivamente humano. “Pour ’homme, produire l'artificiel est une activité
absolument naturelle” (Manzini 1991: 44). Mais importante é perceber qual o
papel do artificial no contexto da ac¢do do individuo e na rede da interaccao

comunitaria. A rela¢io entre coisas e pessoas participa tanto na transformacao



da existéncia singular como na transformacao dos c6digos de expressao do
mundo, simultaneamente do que € natural e do que ¢ artificial. O designer é
o agente de responsabilidade directa nessa transformacao.

Como uma area convergente de intencionalidade, a interaccdo entre
usuarios e artefactos junta “uma realidade interna” com uma “realidade
externa’, ou seja, em liguagem fenomenolégica o Eigenwelt (mundo préprio)
e 0 Lebenswelt (mundo da vida) através do Dingwelt (mundo das coisas).

A representacdo do mundo das coisas no dominio da estética da recepgao,
portanto do ponto de vista do comportamento do usuario, ¢ manifestacao de
conhecimento e percep¢ao do mundo para além da customizacio das coisas
desenhadas: as coisas vivem depois de terem sido adquiridas e é sobre essa vida
que me interessa pensar agora.

E o individuo que d4 sentido as qualidades das coisas. Sendo o indi-
viduo um ser perceptivo e sendo a percep¢ao dada num horizonte que nao
pode ser definido pela eficiéncia, um produto esta aberto a diversidade de
interpretacoes. Retomando o argumento de Merleau-Ponty de que o
individuo pelo facto de ser habitante do mundo procura pelo sentido para
a existéncia, entdo essa busca de sentido ndo pode ser separada do sentido
que € atribuido as coisas que o rodeiam. As coisas, fenémeno que aparecem
hic et nunc, sdo importantes. Pensar é fazer que uma experiéncia seja
convertida em qualquer coisa com sentido para um sujeito que é corpo
incarnado. Habitando o mundo, o individuo constr6i uma experiéncia que
se equilibra entre o desejo e o significado: o prazer da experiéncia do corpo
ndo quer separar-se da experiéncia do mundo. Esta experiéncia de face
dupla (corpo e mundo) tem também implicacOes interpretativas praticas.
(Pombo in Calvera, 2007: 83-100).

O corpo-proprio é a realidade na qual o desejo é impressao e expressao e,
associando-se com afeccao e representacao, tem o valor de um acontecimento.
O sujeito que deseja é movido pelo circuito da impressao-expressao.
Deyan Sudjic declara que cada objecto conta uma histoéria e, entre esses

objectos, distingue os objectos de culto, analisando a seduc¢do que exercem

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

89



20

e o desejo que despertam nos individuos. Os objectos de culto tém certas
caracteristicas de design que parecem evocar uma certa resposta emocional
em determinados grupos de individuos. Em textos como Cult Objects (1985)
ou The Language of Things (2009), o autor refere-se a objectos de culto,
a certas condicOes estratégicas que favorecem a criacdo desses objectos
e o0 impacto que tém na vida de todos os dias daqueles que os tém,

exibem e usam.

“What could have a more brilliant marketing coup than persuading
millions of people all around the world that they wanted to buy a
tape recorder which couldn’t record? This was the real stroke of genius
associated with the Walkman, not the marginal technical refinements
needed to perfect personal stereo. Well, perhaps it would be more accurate
to describe a Walkman as fairly personal stereo. (...) Sony’s triumph lay in
its ability to package the Walkman in a_form that was not only capable of
being carried around strapped to the body, but which also looked at home
when it was. Tiny orange headphones clip over the ears like jewellery,
a matt grey flex snakes down towards the waist, and, above all, the box
itself, with its winking lights and wedge-shaped controls, all made the
Walkman into a cult object, one that has sold in millions.”

(Sudjic, 1985: 51-52)

A relacao dialéctica do desejo com a seducgao revela a experiéncia do
prazer entre o imaginario e o simbdlico. E por ser assim, tanto pode ser
desejavel uma mala Freitag feita com lonas usadas de camiao como certos
objectos pertencentes a Fernando Pessoa: a sua secretaria em mogno com
tampo de esteira e quatro gavetas forradas de cada um dos lados ou a
maquina de escrever Royal que o escritor usou quando trabalhou desde 1934
e durante quatro anos, na Sociedade Portuguesa de Explosivos em Lisboa.
Lembro que a secretaria e a maquina de escrever foram em Maio de 2012

seriamente disputadas num leildo que decorreu em Lisboa.



Jourdan desenvolve uma tese interessante em Designing Pleasurable
Products (2000) demonstrando a diferenca para o processo de desenhar
entre uma abordagem baseada no prazer (pleasure-based approach) e uma
abordagem baseada no uso (usability-based approach). Sobre as fontes

de prazer, escreve Jourdan:

“Since the beginning of time humans have sought pleasure. We have
gained pleasure from the natural environment: from the beauty of flowers
or the feeling of the sun on our skin; from bathing in soothing waters or
the refreshment of a cool breeze (...). Another source of pleasure has been
the artefacts with which we have surrounded ourselves”

(Jourdan, 2000:11).

A minha tese é que enquanto oferecidos a interpretacao, as coisas
desenhadas, para além de transportarem todas as func¢des que o designer
possa imaginar e propor, ainda abrigam um significado em branco que
felizmente ndo pode ser predito. As coisas existem com e através da
concessao individual de sentido.

O conceito de significado em branco (traduzido em inglés como blank
meaning) que criei, permitiu-me preencher uma necessidade conceptual
que pudesse expressar a liberdade do sujeito em experimentar as coisas,
as atmosferas em que se encontrava em diferentes ambientes contextuais.
O significado em branco da coisa é o significado que, depois de estarem
preenchidas todas as fung¢des, ainda permite que o sujeito encontre
um sentido para si préprio, que nao € o sentido do mundo-verdade dos meta-
fisicos, mas também nao é o mundo funcional dos pragmaticos.

Por significado em branco quero dizer a interpretacao que cada indi-
viduo faz de um objecto ou objectos para além de todas as qualidades e
fungbes que caracterizam objectivamente esse(s) objecto(s). Esse significado
depende do objecto e do sujeito mas ndo num sentido previsto, porque cada

interpretacdo € atribuida por cada individuo baseada numa interpretacao

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

91



92

subjectiva e naquilo que constitui o seu préprio mundo. A primeira
vez que me referi a este conceito foi no 42 congresso internacional da
Academia Europeia de Design (EAD na sigla inglesa) d3- Desire, Designum,
Design acolhido pela Universidade de Aveiro em Abril de 2001. Na minha
comunicacao intitulada Desire and Destiny of Things a fenomenologia do
design conduziu a conclusdo de que o objecto de design enquanto fené-
meno passivo de interpretacdo nao € neutro: para além de todas as funcoes
objectivaveis, transporta um significado em branco. Apesar do objecto
desenhado apresentar facilidades comunicativas claras e inteligiveis,
as coisas recebem um significado inesperado e pessoal durante o processo
interpretativo. (Pombo, 2001: 114-118).

Depois da comunicacdo de 2001, o conceito de significado em branco
amadureceu, mostrando-se como um conceito metodolégico muito dina-
mico, designadamente no ambito da estética do design. Na conferéncia de
Copenhaga em Janeiro de 2010 (Cephad 2010, The Borderland between
Philosophy and Design Research) o significado em branco aparece relacionado
com o conceito de autopoiesis. (Pombo, 2010: 1-6).

Um retorno aos Gregos e particularmente a Aristoteles, traz a reflexao a
condicao do ser humano que nao encontra satisfacao apenas no conhecimento,
na ostentacao do juizo, em medidas e nimeros, mas na criacao de si mesmo.
O modelo aristotélico de conhecimento nao opde theoria e praxis nem
delimita a poiesis a esfera da techné. Portanto, poiesis depende quer do
objecto quer do sujeito, enquanto possibilidade de atribuir significado e
definir subjectividade. Em Copenhaga propus um exemplo para ilustrar
a minha tese. La Chaise (1948) desenhada por Charles e Ray Eames pode
nao evocar nenhum particular significado, apesar da sua beleza, e ser um
objecto de culto (entre outras caracteristicas, certamente). Mas um outro
objecto menos aclamado pode acompanhar incansavelmente um individuo
nas suas mudancas de casa ou de paises. A experiéncia de mudar de pais
ajuda a definir as coisas que realmente nao se podem deixar para tras,

porque isso seria deixar para tras um pedaco de biografia. Vivendo numa



paisagem diferente e num ambiente cultural também distinto, alguns
objectos ajudam a dar sentido de pertenca e de paz. Pode um objecto como
La Chaise desempenhar o mesmo papel para alguém?

Mudar de pais é um modo de experienciar e escolher objectos, percebendo
o valor intrinseco que tém para o seu possuidor. Mas ha também um outro
modo de se aproximar das coisas para quem € mais sedentario num lugar:
o0 modo como esse alguém se habitua as coisas. Viver na mesma casa -
0 que parece tornar-se cada vez mais raro na sociedade contemporanea —
faz de cada coisa e de cada parte da casa a traducao do sujeito que nela
habita. E isso ndo acontece pelo simples facto de se viver na mesma casa,
mas antes porque a casa se torna um lar. Nesse contexto, La Chaise pode ser
um importante elemento da casa se for assinalada pelo seu habitante.

Neste contexto, da-se conta que opor um objecto famoso e conotado
como exemplo de bom design com um objecto pessoal que pode ser uma
peca de artesanato de um local especifico trazido de uma viagem, pode
ilustrar a complexidade da interpretacao subjectiva. As criacoes de arte-
sanato sdo reconhecidas como lugares de memoéria e historicamente tém
sido defendidas como reais repositdrios de valores humanos. Por outro lado,
“coisas-feitas-pelas-maquinas” sao tdo comuns hoje em dia que se torna tao
facil encontrar todo o género de produtos, de objectos na maior parte do
mundo. Algumas sdo uteis, bem desenhadas, a0 mesmo tempo humildes,
discretas e sabias na sua simplicidade. Acompanham-nos na vida sem
fazer barulho, com um perfil discreto. Flusser criticou a producdao em
massa de coisas que, provocando a sua abundéancia, revoga a unicidade,
espiritualidade e importancia do seu desenho. Em The Shape of Things.
A Philosophy of Design (1999) da o exemplo da caneta Bic que apesar do
valor intrinseco de desenho e de descoberta, sendo um objecto tao comum e
barato tornou-se, afinal, um objecto desprezado ou, pelo menos, usado com
indiferenca. E depois, ha realmente outro género de coisas: as masterpieces
tdo frequentemente anunciadas e consideradas como objectos de referéncia.

Por esta razao La Chaise de Charles and Ray Eames pode perfeitamente

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

93



94

tornar-se um repositorio de lembrancas e afectos, dando grande satis-
facdo ao seu dono, mas nunca ser usada para sentar. E assim, a minha
reflexdo sobre o significado em branco abriu-se ao processo da autopoiesis.
Através dos objectos o individuo define a sua presenca entre os outros.
O individuo nao é apenas “eu e a minha circunstancia”, mas é também os
objectos que ocupam e abandonam a sua circunstancia. Todo o tipo de coisas
acorda interpretagoes subjectivas nos seus usuarios, se bem que umas mais
do que outras. A memoéria é uma grande consolagdo ao ligar o fio das coisas
e dos acontecimentos, fios de tempo, espaco e histdrias diferentes. Somos
grande parte das nossas memorias. A desmaterializagio do design e a desma-
terializacdo dos afectos nao deixara de ter consequéncias no processo de
autopoiesis. E possivel que o significado em branco seja o sentido que perma-

nece fundamental para a existéncia depois do esquecimento e da desisténcia.

4.2. a questao da funcionalidade

A arte, proxima da filosofia, tem-se preocupado com o sentido das coisas,
fazendo um esforco de convergéncia na interpretacéo estética do mundo, que
é contem- plativa e fruitiva.

Em consequéncia da autonomizacao de que foi objecto, a partir da heranca
romantica do século XIX, a arte tem vindo a dispensar as suas técnicas
tradicionais da pintura e da escultura em favor de outras, como a criagio de
ambientes ou contextos, integrando o corpo, a memaria e a experiéncia pessoal
como “matéria” artistica, o video, a fotografia, sinais do mundo natural e
do mundo digital, etc.

Os artistas criam como construcao artistica uma linguagem proépria e
mais ou menos hermética que os identifica e singulariza. A arte é a
possibilidade de instaurar um outro lugar, uma outra instancia originaria,
sem o estigma da funcionalidade.

Gui Bonsiepe também aborda o estigma da funcionalidade. Bonsiepe

reflectindo sobre as relacGes entre design e inovagao, refere-se ao paralelismo



entre a ciéncia, a tecnologia e o design e aos varios indices de diferenciacao da
inovacgdo em cada um desses dominios. Se o objectivo da investigaco cientifica
é a producao de conhecimento novo, e o objectivo da inovacao tecnolégica é o
da producao de conhecimentos praticos operativos (novos produtos, materiais,
processos), a inovagao especifica do design nao é a das proposi¢oes nem das
instrucbes, mas através da sua condicdo pratica e funcional, manifestar pela
concepeao da forma, novas propostas estéticas. Por concepcdo pode considerar-
-se o campo de conhecimento da arte e das artes, da metéfora e da alegoria,
isto é, da percepcao poética e estética, decorrendo a forma no ambito do terri-
tério da concep¢do como materializacao conceptual, que ndo se esgota numa
resolucao pratica, mas desperta experiéncias que se tornam argumentos de
existéncia. Esta é a qualidade estética do design, que o liga a arte e que, por esta
via, pode participar na oposicao a reificacdo humana, a mecanizacio funcio-
nalista e a artificializa¢do da vida, porque € o individuo que pela experiéncia
estética, atribui sentido a partir do seu ponto de vista, tinico e especifico.
Norman Potter interpreta a ligacdo do design com a arte, do lado do uso

da liberdade de criacao:

“quanto mais liberdade de movimento estético e sensorial dentro de uma
gama de possibilidades de design, mais perto parece estar o resultado
do que oferece a pratica das belas artes. Quanto menos liberdade, mais
se aproxima o design das ciéncias e dos campos em que a visdo de op¢do
estética € verdadeiramente marginal’.

(Potter, 1980: 14))

Yves Zimmermann ao analisar conceitos como design, designers e objectos
de design, conclui que a dificuldade em encontrar critérios que possibilitem
a avaliacdo do conteudo desses conceitos, induz a que se apliquem por vezes
erradamente, os critérios das belas-artes. Para Zimmermann essa aproxi-
macao conduz a uma distorcdo da natureza prépria do design e que seria

evitavel, se o designer tivesse bem presente que o objectivo fundamental

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

95



96

da sua actividade € a resolu¢do de qualquer problema concreto, a partir
da finalidade do uso, da utilidade. O design é a actividade que exerce o
minimo desenho, guiada pelo designio maximo da usabilidade e utilidade
dos objectos. “O uso ¢ a verdade: € no uso de algo, onde se revela a verdade
desse algo. (Zimmermann, 1998: 114). Zimmermann reforca ainda a sua
posicao, considerando que os “caprichos artisticos” do designer distorcem
a inteligibilidade e a usabilidade dos projectos. O exemplo de um objecto
cuja perfeicao de uso, o torna tao discreto que é praticamente ignorado

como objecto de design é o ralador. Este objecto torna claro que

“quanto menos desenho - tal como se entende este termo normalmente
- se interpuser entre o objecto e os seus usos, melhor funcionard e maior
serd a sua usabilidade. (...) O objecto autoexplica-se; o designio tornou-se
aparente, visivel precisamente pelo desenho. (...) A usabilidade deste
objecto é total. E perfeito.”

(1998: 120-121)

A engenharia, por seu lado, nasceu da pragmaética e da convic¢ao de que
para todos os problemas é possivel encontrar uma solucao tecnolégica,
uma ferramenta, um instrumento, que pode até ser idealizada por
mimesis com o corpo e funcionar, metaforicamente, como extenséo dele.
O design procura solucdes que devem trazer melhoramentos a exis-
téncia, quer do ponto de vista emotivo (estético e ético), quer do ponto de
vista funcional (pragmatico), distinguindo-se a pratica desta disciplina
da operacdo estética absoluta. Para Buchanan a cultura do design é
especifica, ou seja é aquela “by which one means the ideas and disciplines
of thinking and working that distinguishes the field of design from
other fields, giving it a well-grounded place in the modern world”.
(in Margolin e Buchanan, 2000: 82).

Continuando com o mesmo autor, encontra-se justificacio para a emer-

géncia dos estudos em design:



“Where [a discipline of design studies] does exist is in the combined efforts
of many people - designers, design historians, and scholars in a variety
of existing disciplines - to begin reflecting, on the nature of design and
the human-made products created through deliberate planning. Design
studies are emerging today for the same reasons that the design profession
is experiencing a resurgence: immediate problems of integrating design
into industry and long-term cultural questions about the role of design in
the modern world and its potential for contributing to human experience
(...). A strong discipline of design thinking could be one of the valuable
legacies of the twentieth century’.

(2000: 82)

As interpretagdes de design dependem da diversidade de contextos
histdricos, geograficos, culturais, de conjunturas econémicas, politicas e
certamente de padrées individuais, proprios da relacao que cada designer
estabelece com a sua actividade. Victor Margolin constata essa multiplicidade

de aspectos que gravitam a volta do design, e por isso avanca que:

“Design is all around us: it infuses every object in the material world
and gives form to immaterial processes such as factory production and
services”.

(Margolin: 1989: 3)

Com efeito, o design penetra cada objecto do mundo material e imate-
rial, mas que relacao se pode estabelecer entre esses artefactos e os seus
utentes? Uma relacido de simulacio, de simulacro persuasivo que, em ultima
consequéncia, nao é mais do que alienacio e niilismo? Serao os artefactos
de design, como questiona Flusser armadilha, artificio, ardil, artimanha,
artista? Ou o design ao remeter para a antecipacdo de uma intencio-
nalidade (designio), conduz para a marcacido de vestigios identitarios,

capazes de resistir ao doce engano da retérica de uma sociedade falaciosa?

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

97



98

De que sentido e significado pode ser o design construtor? E dificil imaginar
a vida sem coisas, artefactos, objectos, esses acompanhantes quotidianos,
que espelham o estado das relagdes culturais entre os individuos, sendo
ingénuo considera-los apenas do ponto de vista da manifestacio de poder de
uma economia de mercado que, para sobreviver, exige a rapida substituicao
de protagonismo de uns artefactos por outros.

Uma reflexdo sobre o comportamento dos individuos com as coisas
é, afinal, manifestacdo do estado presente da vida individual e colectiva.
Victor Papanek numa reflexdo que se tornou classica sobre o espiritual do
design afirma que o que pode conceder esse valor espiritual tanto pode ser
a intenc@o do designer, como o uso do artefacto criado, reforcando a pers-
pectiva de que o que se faz, da forma ao que somos e a0 que nos tornamos.
(Papanek, 1995: 57). Visto por Otl Aicher, o mundo é como um produto
de uma civilizacdo; é construido, projectado por individuos e, por isso,
acontecem bons e maus projectos [ou antes, projectos conseguidos ou nao
conseguidos]. Na mesma obra, O mundo como projecto, argumenta também
que no projecto o individuo transforma-se no que ele é. (Aicher, 1991: 196).

As afirmacoes tudo a nossa volta é Design (de Margolin), o valor
espiritual do Design pode ser concedido pelo designer e pelo uso (de Papanek),
o mundo como projecto (de Aicher), fundamentam o argumento que dar
sentido pelo design é criar, desenvolver, promover referéncias de significado
e o argumento de que o design para os sentidos é referente de sentimentos
e de emocoes. Dar sentido e ser para os sentidos dificilmente podem ser
premissas separaveis, sendo o individuo corpo-préprio que pensa e sente,
como sustentam as teses que reportam o sujeito como ser que se estrutura
de acordo com uma inteligéncia emocional.

Ao aprofundar o conhecimento sobre as obras de design, confrontamo-nos
também com uma natureza técnica, uma vez que as obras de design sao
realizadas segundo um processo construtivo que agrega os materiais selec-
cionados, atribuindo-lhes sentido. Vilém Flusser afirma que se esclarece

mais sobre a natureza humana, quando a designamos por homo faber do que



quando a pretendemos distinguir de outras espécies animais, chamando-a
de homo sapiens sapiens. A metafora da fabrica, usada por Flusser, reforca
a esséncia construtora do ser humano, em que ele se constroéi ao construir,
em que vai assumindo diversas configuracoes, conforme os modelos de
que se serve ou dispde ao longo da histoéria. Assim se explica a ferramenta,
que imita a mao e o corpo, empiricamente; a maquina que imita mecanica-
mente e, nos nossos dias, os dispositivos que imitam neurofisiologicamente.
Como homo faber, o ser humano é homo sapiens sapiens, “porque fabricar é
aprender, adquirir informacoes, fabrica-las e partilha-las” (Flusser, 1999: 58)
e é reconhecer-se, na medida em que as fabricacées sdo extensoes do seu corpo
e sao mediadores entre si e os outros. A atribuicao de significado é a qualidade
que permite ao objecto superar o seu estatuto de lixo, detrito, residuo supérfluo
e ganhar vida prépria, ao assumir valor biografico.

Estando hoje os argumentos estritamente funcionais cada vez mais longe
de desempenharem o principal papel persuasor na aquisicao de objectos,
a relacdo entre forma e funcéo ainda é uma questao recorrente e polémica
para o design. A argumentacao sobre essa relacido é tudo menos linear.
Bonsiepe reconhece a irritacdo que “a simples mencao do termo “funcao”
provoca em determinadas posturas. Uma simplicidade da forma nao implica
necessariamente uma simplicidade no uso. Tampouco a complexidade da
forma de um artefacto significa uma maior dificuldade no uso.

Nao existe uma relacdo unidimensional entre forma e funcdo. (Bonsiepe in
Camillo, 2011: 11). N3o ¢ suficiente desenhar uma nova panéplia de objectos,
promotores de novos ideais, para que se organize uma nova sociedade e se
anuncie uma nova estética. O individuo ao construir coisas, ao trabalhar
para comprar coisas, ao usar coisas, pode tornar-se coisa entre as cotsas.
O paradoxo entre a técnica e a liberdade € esta recorréncia entre o recurso das
facilidades da técnica, como possibilidade de libertagdo e a sua armadilha, feita
de constrangimentos persuasivos. Se a sujei¢ao, cada vez maior, do individuo
atecnologia, o afasta do longinquo paradigma natural (desde que ha ~Aumano,

que deixou de haver natural), essa relagio é também sobrevivéncia da espécie.

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

99



100

Ao funcionalizar-se tecnologicamente, o individuo, afinal, substitui anteriores
faculdades biol6gicas por aparatos técnicos de apropriacéo e artificializagio.
Os artefactos do design, ao contrario desses instrumentos tecnoldgicos,
nao sao exclusivamente funcionalizados. (Pombo e Providéncia, 2010;
Pombo, Providéncia e Heynen, 2011).

Como ¢ que o design que pode inventar o que ainda nao existe, pode ser
criador de experiéncia e de um modo de vida num ecossistema saudavel?
Como ¢ que o design pode recriar um mundo melhor, impregnando-o com
a beleza, isto é, humanizando-o? Toda a decisdo sobre a forma implica
um juizo estético, de gosto e consequentemente de beleza. O individuo
precisa de beleza. Talvez seja por isso util experimentar um outro exercicio:
em vez de perguntar O qgue é o Design? e, assumindo a influéncia da inter-
pretacao de Nelson Goodman sobre a arte, perguntar Quando € Design?

(como referi no capitulo 3.1. o objecto de design).

4.3. a critica ao mundo tal como o conhecemos

Chegados a este ponto chamo para a discussdo o pensamento de autores
de areas disciplinares diferenciadas que criticamente olham para o nosso
tempo, atrevendo-se a enfrenta-lo e a propor alternativas como por exemplo,
Italo Calvino, Juhani Pallasmaa, Zygmunt Bauman, Peter Sloterdijk ou
Andrea Branzi, cuja obra inspiradora constitui fonte de conhecimento e
reflexdo para o Design.

Inspirado pelas Lezione Americane. Sei Proposte per il Prossimo Millennio
(1985) de Italo Calvino que, infelizmente pela sua morte subita, nao puderam
ser dadas pelo escritor na Universidade de Harvard que o tinha convidado,
Juhani Pallasmaa propéem também Seis Temas para o Préximo Milénio.
(Six Themes for the Next Millenium in Pallasmaa, Encounters 1, 2005).
Se Calvino intitulou as seis propostas que descrevem o trabalho literario
como leggerezza (leveza) rapidita (rapidez), esattezza (exactidao), visibilita

(visibilidade), molteplicita (multiplicidade) e coerenza (coeréncia — esta



proposta nao chegou a ser escrita, porque Calvino tencionava escrever o texto
nos Estados Unidos), Pallasmaa propoe para a defesa da qualidade arqui-
tecténica e, portanto, para a qualidade da ocupacéo existencial dos espacos,
os seguintes temas: slowness (lentidao), plasticity (plasticidade), sensuousness
(sensualidade), authenticity (autenticidade), idealization (idealizacdo) e
stlence (siléncio). (Pallasmaa, 2005: 300-305).

Bauman, Sloterdijk e Branzi inspiram também a critica ao mundo tal como o
conhecemos. O sociélogo polaco dedicando grande atencao ao tema das contra-
dicoes da modernidade e da ética pés-moderna faz uma cirurgia detalhada ao
nosso tempo na trilogia Liquid Times. Living in an Age of Uncertainty, (2007);
Liguid Love: On the Frailty of Human Bonds (2003) e Liquid Modernity,
(2000). Extractos destes textos inspiram a interpretacao do retrato dos dias
em que vivemos.

Peter Sloterdijk prolixo e controverso fildsofo alemao cujo pensamento
é designado como pds-humanismo ou, por palavras préprias, como um
pensamento que busca uma “constitui¢do ontolégica” que integre todos os
seres (humanos, animais, plantas e maquinas) em espacos de coexisténcia.
A obra de Sloterdijk é complexa e sem fazer um estudo detalhado dela nas
aulas, chamo a atencdo para a abordagem de alguns extractos da sua opus
magnum, a trilogia Sphdren (1998, 1999, 2004). A trilogia expoe o leitor
perante materiais muito heterogeneos vindos de fontes de conhecimento
distintas e variadas, instigando uma reflexao sobre a condicéo de estar no
mundo de hoje tal como ele se nos apresenta. Um texto de apoio (se lhe posso
chamar assim) a hermenéutica de Sphdren é a licdo em que Sloterdijk faz a
si proprio perguntas em nome de um entrevistador hipotético e a0 mesmo
tempo responde. Trata-seda licdo dada na Harvard University Graduate
School of Design a 17 de Fevereiro de 2007 a que chamou Spheres Theory.
Talking to myself about the Poetics of Space (http://www.harvarddesign
magazine.org/issues/30/talking-to-myself-about-the-poetics-of-space).
No texto dessa conferéncia a primeira pergunta (auto) colocada e a respectiva

resposta sao estas:

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

101



102

“Mr. Sloterdijk, as part of your trilogy on spheres you set out to create
a theory that construes space as a key anthropological category.

Why this emphasis?

We have to speak of space because humans are themselves an effect
of the space they create. Human evolution can only be understood
if we also bear in mind the mystery of insulation/island-making
[Insulierungs-geheimnis] that so defines the emergence of humans:
Humans are pets that have domesticated themselves in the incubators
of early cultures. All the generations before us were aware that you
never camp outside in nature. The camps of man’s ancestors, dating
back over a million years, already indicated that they were distancing

themselves from their surroundings.”

Para Sloterdijk o conceito de espaco como categoria antropolégica-chave
é ampliada como “espacos de coexisténcia” que em conjunto com o tema da
“constituicio ontolégica” fazem parte de uma perspectiva integradora e até
hibrida em vez de dualista (corpo e alma; sujeito e objecto; cultura e natureza;
biologia e tecnologia, humano e animal; vida e pensamento, etc.) que poe em
questao o significado de construcao, fabricacao, manipulagio e existéncia na
sociedade do presente milénio.

Um texto que contribui para clarificar a ponte entre as ideias filoséficas
de Peter Sloterdijk e o design é a licao de Bruno Latour intitulada A Cautious
Prometheus? A Few Steps toward a Philosophy of Design (with Special
Attention to Peter Sloterdijk) apresentada no encontro Networks of Design da
Design History Society Falmouth em Cornwall, Inglaterra, a 3 de Setembro
de 2008 http://www.bruno-latour.fr/sites/default/files/112-DESIGN-CORN-
WALL-GB). Neste texto, Latour discorre sobre cinco declinag¢oes da palavra
design e da sua aplicacdo desde os objectos quotidianos até as cidades

e aos ecossistemas. Ligando esses argumentos a filosofia de Sloterdijk,



conclui que as ideias do fildsofo sdo de crucial importancia para a filosofia do
design e, finalmente, para a intervencao do design na explicitacdo das ques-
toes do nosso tempo (que Latour considera que Sloterdijk clarificou) e como
resposta a questao “How can it be better redesigned?” (Latour, 2008: 10).
E finalmente, uma palavra a contribuicio de Andrea Branzi para a redefi-
nicao do papel do design para os nossos dias. Também Branzi reconhecendo
multiplas definicoes de design e a sua varia¢do de acordo com o tempo e o
contexto, propoe a sua definicio de design a propésito da interpretacao de
alguns dos grandes mestres do design italiano (Gio Ponti, Franco Albini,
Marco Zanuso, Gae Aulenti, Vico Magestretti, Castiglioni, Achille, Enzo Mari

e muitos outros):

“Un’attivita che cerca di interpretare lestetica per le sue possibilita
tecnologiche, e la tecnologia per le sue possibilita estetiche.”

(Branzi, 2010: 15-16)

E esta actividade deve fazer-se com um objectivo superior que € tornar o

mundo melhor, mais habitavel:

“saper progettare per rendere di nuovo abitabile il mondo, cioé pit
ospitale, pit funzionale e anche pit bello.”

(2010: 16)

E continua afirmando que quem nao for capaz de seguir este propésito
melhor seria mudar de profissdo porque o mundo ja é suficientemente cheio
de coisas indspitas e agressivas. O objectivo do design é “ambicioso e dificil”
porque deve participar na humanizagio do mundo, do seu significado simbé-
lico, de ser instrumento de trabalho mas também “parte dos mistérios do
universo”. Branzi ao defender um design para um tempo pés-ambientalista,
parte de um pressuposto sempre integrador da condicao humana.

O mestre italiano argumenta que as questdes ambientais e da sustentabilidade

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

103



104

que sao fundamentais para salvaguardar o equilibrio ecoldgico devem
ser abordadas dentro de uma “cultura criativa” que inclua as relacoes
antropolodgicas que se estabelecem entre o ser humano e o seu ambiente em
sentido lato, incluindo, portanto, as questdes ambientais, mas também as

simbdlicas, estéticas...

“senza le quali si rischia forse di “salvare” lambiente naturale, ma di
impoverire pericolosamente quello umano” (...). Il design alimenta un
pensiero teorico complesso, una riflessione umanistica che non sempre é
destinata a realizzare materialmente.”

(Branzi, 2010: 18-19)

Esse pensamento teérico que o design como cultura de projecto e interpre-
tacao critica alimenta é, ainda para Branzi, uma via para mudar o modo de
pensar do designer (“a sua logica”) contribuindo para um design diferente e
talvez para para um mundo melhor. Nao é de estranhar, portanto, que Branzi
defenda a necessidade de um novo renascimento.

A reflexdo inteligente, fina e licida destes autores oferece um cenario que
coloca a condigdo da existéncia e da experiéncia humana enquanto parcela
do mundo no centro das questGes realmente importantes, quer se trate
da mediacao elaborada pela literatura, pela arquitectura, pela sociologia,
pela filosofia, pelo design.

A fenomenologia do design, em particular, contribui com o conheci-
mento para o design e sobre o design através da descri¢ao das coisas e da
experiéncia com essas coisas, através das dimensoes que o designer cria para
essa experiéncia se dar. A fenomenologia do design é, numa explica¢do muito
sumaria, o estudo e interpretacdo da experiéncia humana com as coisas,
contextos, ambientes e espacos e o significado que tém na existéncia do
ser humano, individual e comunitariamente. Porém, esta explica¢ido sumaria
complexifica-se quando se pensa com mais detalhe sobre cada uma dessas

partes. A fenomenologia do design pretende desenvolver uma reflexao que:



(1) ponha a claro o papel e significado das coisas no que constitui a rotina
diaria; (2) que interprete a importancia do “extraordinario” na vivéncia
“ordinaria” do dia-a-dia. Refiro-me as coisas na dupla qualidade de objectos
singulares e de elementos criadores de ambientes/atmosferas, ou seja, como
participantes na representacdo do mundo para o sujeito.

Esta reflexdo tem de abranger, por isso, o papel dos variadissimos mate-
riais e tecnologias enquanto modo de dar forma a diferentes aspectos da
vida quotidiana. A experiéncia das coisas pode ser considerada a partir de
diferentes contextos. O contexto fenomenolégico das coisas desenhadas
chama a reflexdo hermenéutica com uma aproximacdo empirica as coisas
de todos os dias, fazendo convergir, como ja mencionei antes, 0 mundo da
experiéncia do sujeito com o mundo da vida através do mundo das coisas.

(ver capitulo 4.1. as qualidades das coisas).

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

105






5. A heranca da filosofia de Merleau-Ponty
para as disciplinas de projecto

5.1 a construcao de uma nova racionalidade

A heranca da filosofia de Maurice Merleau-Ponty foi acolhida por areas discipli-
nares para além da filosofia, particularmente a sua reflexao acerca da fenomeno-
logia da percepcao, porque apesar da interseccao das reflexdes da Fenomenologia
da Percep¢do na complexidade ontolégica de O Visivel e o Invisivel,
a transferéncia do pensamento do filésofo para outras practicas disciplinares,
designadamente com componente projectual como a arquitectura e o design,
é ainda em grande parte a que se refere ao pensamento da obra Phénoménologie
de la Perception. Teoricos da arquitectura e do design e profissionais dessas areas
tém-se referido a fenomenologia de Merleau-Ponty e a de outros filésofos da
fenomenologia como Martin Heidegger, Gaston Bachelard, Otto Bollnow como
inspiracao para clarificar questoes tdo importantes como “design de qualidade’,

» &«

“a arquitectura e o sentido do lugar”, “a arquitectura, o design e a sua condicao
perceptiva’, “criacao de atmosferas” ou para comentarem a sua pratica de projec-
tistas. Alguns desses autores com influéncia explicita da fenomenologia devem
ser nomeados como Steen Eiler Rasmussen, Christian Norberg-Schulz,
Thomas Thiis-Evensen, Kenneth Frampton, David Leatherbarrow,
Peter Zumthor, Juhani Pallasmaa, Steven Holl, Alberto-Pérez Gomez, entre outros.

No que diz respeito a publicacoes antoldgicas sobre teoria da arqui-

tectura que integram a fenomenologia nos conteidos tematicos deve

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

107



108

relevar-se o volume Theorizing a New Agenda for Architecture. An Anthology
of Architectural Theory 1965-1995 editado por Kate Nesbitt (1996), com um
ensaio de Norberg-Schulz e outro de Pallasmaa no capitulo 9 dedicado a
“significado e lugar”. No volume SAGE Handbook of Architectural Theory
editado por Crysler et al. (2012) o artigo “Architectural Phenomenology
and the Rise of Postmodern” de Jorge Otero-Pailos na seccao “Aesthetics/
Pleasure/Excess” é dedicado a arquitectura e fenomenologia. Neste artigo,
o autor discute abundantemente a histéria da expressao “arquitectura
fenomenolodgica” e a sua influéncia na teoria da arquitectura, no design e
na investigacio académica. Arquitectura fenomenolégica é uma expressao
usada com mais frequéncia no pés-guerra como “the study of architec-
ture as it presents itself to consciousness in terms of so-called archetypal
human experiences” (in Crysler et al., 2012: 136). O autor aponta ainda
para o aumento do nimero de publicacOes a partir dos anos 90 mantendo
“the flame of architectural phenomenology” (in Crysler et al., 2012: 149)
e para o numero de conferéncias e simpésios tentando reclamar “the history
of architectural phenomenology as a movement led by architects” (in Crysler
et al., 2012: 149). Na antologia Architecture and Phenomenology (O’Byrne
and Healy: 2008) o argumento principal é a discussdo que gira a volta da
relagdo da arquitectura e da filosofia (em particular da fenomenologia)
como um ponto de viragem para: “a more fundamental questioning of buil-
ding, dwelling, thinking and architecture” (O’'Byrne and Healy, 2008: 5).
Com efeito, a contribuicdo de Juhani Pallasmaa na relacdo da arquitectura
e da criacao de atmosferas tem crescido exponencialmente no meio acadé-
mico dos paises nordicos (Escandinavia e Finlandia) que tém, alias, tradicao
na abordagem fenomenolégica mesmo sem lhe darem essa designacao.
Pallasmaa testemunha que no simpésio “Researching Atmospheres”
na Universidade de Arhus na Dinamarca em Abril de 2013 “there were 24
doctoral works in the Nordic countries presented, all touching upon this theme
of atmosphere.” (Havik and Tielens, 2013: 35). Igualmente o volume #91 de
OASE publicado em Dezembro de 2013 foi dedicado a “Building Atmosphere”.



A contribui¢do da fenomenologia para as disciplinas de projecto, nomeada-
mente a arquitectura para além da literatura de autor, manifesta-se também
através de publicacoes regulares como a Environmental & Architectural
Phenomenology Newsletter (quadrimestral), através da investiga¢do no ambito
de doutoramento e pds-doutoramento e através de congressos e encontros
internacionais. Relembro o coléquio internacional Chora. Elements for a new
Phenomenology of Space que teve lugar em Gent, em Marco de 2014 com
a presenca de Marc Richir autor de Phénomenologie et Architecture (1996)
e de Fragments Phénoménologiques sur le Temps et UEspace (2006).

O projecto sendo uma decisdo sob formas de vida, na medida em que
esta essencialmente relacionado com a existéncia humana pode encontrar
na fenomenologia uma forma de se autoexplicitar como parte integrante
de disciplinas tedricas e como pratica. Por tras das coisas estdo ideias,
pensamentos, principios que nao sao independentes da experiéncia das coisas
e do mundo. A representacao do mundo das coisas é manifestacao de conhe-
cimento. A area de intervencao da fenomenologia do design interessa-se
pelas formas do design enquanto campo de experiéncia dos individuos,
de atribuicéo de significados, mas também enquanto criacdo de propostas
de transformacdo de modos de vida e de experiéncia. O design nao resolve
s6 problemas, também os pode evitar antecipando solucdes.

A filosofia e o design se bem que nao possam nem devam confundir as
suas naturezas, podem exercer um efeito reflexivo mutuo: o design inventa
o futuro e a filosofia pensa o futuro. Estas disciplinas fazem parte de dois
universos em interaccao: o universo do pensamento da consciéncia do espi-
rito do tempo (a filosofia) e o universo da emergéncia dos indicios do espirito
do tempo (o design). A aproximacao filoséfica ao design tem, ainda, do meu
ponto de vista, a vantagem de possibilitar que as questoes da filosofia afectem
a investigacao em design e que o design crie novos campos de pensamento
para a filosofia, procurando a unidade da diversidade e da multiplicidade
em que se manifesta o fazer. Um dos grandes temas de hoje é a construgao

de uma nova racionalidade, motivada pelas diversas relacGes entre o sujeito,

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

109



110

a cultura material e imaterial, o artificio e a natureza e os seus recursos finitos;
uma nova racionalidade que consiga integrar o equilibrio entre o que é da
natureza e o que € da invencao e da inovacao. Os estudos em design investem
na aproximacio ao design por via da reflexdo critica, em ordem ao esclare-
cimento da sua identidade epistemolédgica e natureza ontolégica. Quer no
dominio da conceptualizacao, quer no dominio da interpretacio da expe-
rienciacao, a fundamentacao ontoldgica do design tem um vasto caminho a
percorrer, harmonizando as vias de recorte mais tecnoldgico-funcionalista
com as vias mais estético-humanista. Assim, uma proposta de reflexdo da
investigacdo em design a partir das relacoes da filosofia fenomenoldgica e do
design nao pode ignorar a filosofia que, desde a sua origem, é tomada como
matriz de conhecimento na cultura ocidental, mesmo quando o processo
emancipatoério, justificado pela unidade de um saber cada vez mais especia-
lizado, exige a definicdo de um campo epistemoldgico proprio.

A origem da disciplina do design tem diferentes enquadramentos, quer se
trate das suas relagoes com os parceiros mais directos como o artesanato, a enge-
nharia, a arte, quer se trate de uma perspectiva interpretativa mais ontolégica,
mais semantica, mais estruturalista, mais fenomenoldgica. O design e o pensa-
mento do design estabelecem uma relacao cuja natureza participa no desenvol-
vimento da cultura do design, enquanto agente de globalizacao e de referente de
identidades regionais e enquanto interveniente na emergéncia de paradigmas
que possam integrar a diversidade das referéncias culturais. Que parcerias se
podem estabelecer entre o pensamento revelador de conteudos pelo discurso,
pelo argumento, pelo conceito (a filosofia da consisténcia a acontecimentos com
os seus conceitos — Deleuze e Guattari, 19991: 193) e o pensamento materializado
em artefactos culturais, portadores de tempo e de contetdos de experiéncia?

Consideremos trés modos-padrao de enquadrar as relagtes entre o design
e a filosofia (fenomenologia):

apropriagao circunstancial do saber filos6fico pelo discurso em design,
de modo desconexo, parcelar, desgarrado. A filosofia é abordada como

ornamento e como instrumento;



- apropriacdo conceptual do saber filoséfico, no sentido de dar consisténcia
epistemoldgica ao discurso em design (o que contraria a tese tudo é
design), do mesmo modo que outros dominios do conhecimento recorrem
aos padrdes de pensamento de um modelo filoséfico para encontrarem
a delimitacdo do seu territorio conceptual. A filosofia é filosofia de;
neste caso é filosofia do design;

- apropriacgio originaria do saber filosé6fico no sentido de dar consisténcia
ontoldgica ao design, o que significa conduzir o design para além da sua
delimitacao disciplinar, epistemoldgica, também préxica e pragmatica,
ou seja, colocando o design do lado da interrogacao sobre o destino do
individuo como ser-af no mundo (mundo da natureza, da cultura, do
artificio, da alteridade, da autoridade, da liberdade). Uma perspectiva
nova oferece-se a0 pensamento, a qual poderemos referir-nos como

design da filosofia de que a fenomenologia do design € parte constituinte.

O interesse em estabelecer as bases tedricas para definir o design como uma

disciplina de estudo coerente com um corpo teérico consistente, tem sido persis-
tente desde héa varias décadas. Nigel Cross assinala no Prefacio de Designerly
Ways of Knowing o texto de Bruce Archer como a primeira contribuicao explicita
para esse proposito publicada no primeiro nimero da serie de Design Studies
dedicada ao “Design as a Discipline” em 1979. Em 2002 a Design Studies
publica um novo nimero especial organizado por Per Galle dedicado ao tema
“Philosophy of Design Research”. Destaco o texto que Terence Love escreveu
para esse numero intitulado Constructing a Coherent Cross-Disciplinary
Body of Theory about Designing and Designs: Some Philosophical Issues.

O artigo de Love tinha como objectivo

“some of the philosophical problems associated with building a

unified and coherent cross-disciplinary body of knowledge and theory
associated with designing and designs. The paper identifies issues that a

cross-disciplinary unified body of knowledge would be expected to address.

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

111



112

It describes general criteria for improving the definitions of concepts
and theories, and outlines relationships and boundaries between design
research and other disciplines for nine areas of theory”

(Love, 2002: 34:5)

Jane Forsay em Aesthetics of Design (2013) pretende, através de uma
perspectiva filoséfica, que o dominio da estética da filosofia inclua o design
como disciplina dos objectos da vida quotidiana, distinguindo-a da arte e do
artesanato. O juizo kantiano sobre o belo é, segundo, Forsay, um modelo para
debater o juizo estético em design.

Com efeito, a estética das coisas quotidianas tem recebido um interesse
crescente também pela disciplina do design.

Yuriko Saito refere-se a esse tema no artigo “Aesthetics of the Everyday” de
2015 (https://plato.stanford.edu/entries/aesthetics-of-everyday/) propondo
uma revisio de literatura no capitulo “Recent History”. E relevante citar Saito

quando afirma que:

“The first author work with the specific title Everyday Aesthetics,
accompanied by the subtitle Prosaics, the Play of Culture and Social
Identities, was written by Katja Mandoki and published in 2007. She offers
an extensive critique of the prevailing Western aesthetic discourse burdened
by what she characterizes as “fetishes” regarding art and beauty, as well as
a detailed semiotic analysis of aesthetics involved in areas ranging from
religion and education to family and medicine. Almost immediately after
the publication of Mandoki's book, Yuriko Saito’s Everyday Aesthetics was
published. Mandoki’s and Saito’s works, both featuring the title Everyday
Aesthetics, together secured the place of everyday aesthetics as a sub-discipline
of aesthetics. With the publication of Thomas Leddy’s The Extraordinary in
the Ordinary: the Aesthetics of Everyday Life (2012), the discourse of everyday
aesthetics became firmly established.”

(https://plato.stanford.edu/entries/ aesthetics-of-everyday/)



Ja Ken Friedman e Erik Stolterman editores da coleccao Design Thinking,
Design Theory iniciada em 2011 e publicada pelo MIT Press argumentam
de um modo mais explicitamente abrangente sobre a natureza do design.
Para Friedman e Stolterman o design nao é um modo abstracto de traba-
lhar e, portanto, o processo do design assume formas concretas enquanto
“industrial design, graphic design, textile design, furniture design, informa-
tion design, process design, product design, interaction design, transporta-
tion design, educational design, systems design, urban design, design leader-
ship, and design management, as well as architecture, engineering, informa-
tion technology, and computer science. (Friedman e Stolterman, 2013: X).
Porém, se essas formas tém distintas tradi¢does, métodos e vocabularios
também enfrentam contemporaneamente desafios comuns, porque a
profissdo de designer é simultaneamente: “1. Act on the physical world;
2. Address human needs; 3. Generate built environment”. (2013: X).

Estes desafios comuns requerem novas abordagens de investigacao e de
enquadramento tedrico para enfrentar os problemas com que actualmente
nos defrontamos. A fenomenologia do design deve dar a sua contribuicéo.
A fenomenologia do design convoca os sentidos, a experiéncia do individuo
como Dasein (ser ai, ser de experiéncias) na relacao com os artefactos,
os dispositivos, os servigos, os ambientes, as atmosferas como modo de pensar,
interpretar e divulgar o design, sendo que o conhecimento resultante da inves-
tigacdo em design é também um modo de fazer design. De acordo com Richard
Buchanan a cultura material e imaterial, isto é, a cultura do artificio deve
existir para servir o ser humano e a realiza¢ao dos seus propésitos colectivos e

individuais (Buchanan in Margolin e Buchanan, 1995: 3-20).

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

113






6. O Espaco Habitado
6.1. projectar atmosferas

O lugar é multisensorial e, portanto, um dominio particular para a
fenomenologia do design.

Na actualidade, o conceito de atmosfera e espaco habitado é debatido pelo
recurso a filosofia fenomenoldgica, ao pensamento de filésofos contemporaneos
como Gernot Bohme e aos textos de pensadores com experiéncia pessoal na
pratica projectual do design que escreveram sobre o tema. Para K. Michael Hays,

professor na Harvard Graduate School of Design:

“the architecture of atmosphere (...) seeks to be a direct stimulation of
the sense organs, shunting around critical consciousness altogether
which makes writing about it all the more imperative. But writing the
new architecture means writing with the body as much as the mind,
apprehending the atmospheric and the ecological as feeling and affect as
well as thought (...).”

(Hays in Sykes, 2010: 472)

Steven Holl que tem desenvolvido esclarecedora reflexdo no ambito da

relacdo entre a fenomenologia e a criacios de espacos escreve que:

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

115



“When we sit at a desk in a room by a window, the distant view, light
from the window, floor material, wood of the desk, and eraser in hand
begin to merge perceptually. This overlap of foreground, middle ground,
and distant view is a critical issue in the creation of architectural space.
We must consider space, light, colour, geometry, detail, and material as
an experiential continuum. Though we can disassemble these elements
and study them individually during the design process, they merge in the
final condition, and ultimately we cannot readily break perception into
a simple collection of geometries, activities and sensation.

(Holl et al. 2008: 45)

A consciéncia fenomenolégica é sensivel ao caracter global do espaco e
depois aos seus detalhes. Juhani Pallasmaa refere as conclusoes do seminéario
Architecture and Neuroscience organizado em Helsinki em Junho de 2013

revelando que

“that our perception and understanding does not process from details
towards entity but the other way around: from entity to details. This is
an essential aspect of atmosphere: it is an immediate experience of the
whole, the entity, and only later can one distinguish the details that are
part of it.”

(Havik e Tielens, 2013: 37)

O fil6sofo Gernot B6hme no capitulo Syndsthesien (Synesthesia)
desenvolve um discurso fenomenol6gico-estético sobre a natureza,
particularmente a paisagem, no qual o conceito de atmosfera é descrito
como o ambiente total de um espag¢o que impressiona em primeiro lugar

os sentidos:

“Only with this background, i.e. in this atmosphere is possible to

distinguish details. Things will be recognised, colours distinguished,



scents identified. Important is that each detail will be in a way tinted by
the atmosphere.

(Bohme, 1997: 95)

Steven Holl, investigando as experiéncias da percep¢ao em conexao com
as decisoes arquitecténicas no ambito da “fenomenologia da arquitectura”
(Holl, Pallasmaa, Pérez-Gomez, 2008) recolhe de Merleau-Ponty o conceito
da realidade “entre-deux”: “ground on which it is universally possible to bring
things together” (Holl, Pallasmaa, Pérez-Gomez, 2008: 45). Holl considera
que a experiéncia perceptiva € aquela na qual os elementos arquitecténicos
(espaco, luz, detalhe, material, volume, forma, proporcao...) se fundem com a
compreensao do espaco como um todo de um modo global. Assim, a discussao
do conceito de atmosfera faz todo o sentido na relacdo com a percepcao do
espaco de interiores. Atmosfera refere-se as qualidades sensoriais que o
espaco expande e cada espago é um convite a sua percep¢io e eventualmente
a sua fruicao. No capitulo “Atmosphere as the subject matter of Architecture”,
Bohme distingue entre a “physicality of the things and their existence in the
space” (2005: 402) porque a espacialidade das coisas s6 pode ser percebida
por individuos no espaco “through physical presence” (2005: 402). Nao ha
nenhuma representacao do espaco (fotografias, filmes, literature) que possa

substituir a experiéncia individual.

“We sense what kind of space surrounds us. We sense its atmosphere. That
affects the perception of architecture. If it is true that architecture shapes space,
then one must move about in these spaces in order to evaluate them. We must
be physically present. (...) the decisive experience takes place only when we
take part through our presence in the space formed or created by architecture.

(Bohme, 2005: 402)

Mas como projectar atmosferas? E uma especifica atmosfera? Segundo

Bohme, o designer/o projectista tem consciéncia da importancia da

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

117



118

qualidade atmosférica dos espacos. Em “Die produktion von Atmosphéren
in der Architektur” (A Producdo de Atmosferas em Arquitectura) o filésofo

advoga que o projectista através

“the sensitive parameters that he chooses, colours, surfaces, line framing
and the arrangements and constellations that he creates are at the same
time the physiognomy from where arises an atmosphere.”

(Bohme, 1997: 97)

Esta relacao do detalhe e da unidade do espaco que caracteriza o processo
do design em que cada elemento trabalha em conjunto para criar o espago
em cuja materialidade e forma convida o individuo a relacionar-se com ele
através dos seus sentidos e atribuindo-lhe significado, aplica-se ao design de
ambiente de muitos e diferenciados espacos interiores. Relembro a questdo de
Zumthor perante o café de estudantes da residéncia de Hans Baumgartner em

Clausiusstrasse, em Zurique, construida nos anos 30:

“May I project something with that atmosphere, with that density,
with that tone? (...) How?”
(Zumthor 2006b: 5)

O arquitecto sumariza nove principios no seu livro Thinking Arquitecture,
acentuando que o processo de design depende da conexdo entre critérios
objectivos e racionais com intencOes e sentimentos sobre o especifico espaco
que o designer quer projectar. A consonancia de materiais (como é que os
materiais reagem uns com os outros), o som do espaco, a temperatura do espago
(em didlogo com a temperatura do corpo e do espaco exterior), os graus de
intimidade que se definem baseados na proximidade e na distancia,
no tamanho, na proporcao do edificio com os objectos e o individuo, a luz,
a sombra e o consequente efeito sobre as superficies e os materiais, os objectos

que rodeiam o individuo...todos estes parametros devem ser considerados



pelo designer e as decisGes que forem tomadas em relacio a eles fazem o espaco
funcionar como um grande instrumento, afirma Zumthor.

Cada um destes parametros merece por si mesmo, uma aten¢ao detalhada
que sera concedida nas aulas. Sugiro como exemplo o parametro da luz e
da sombra e os seus efeitos na criacdo de atmosferas e faco-o por via do
pensamento de Louis Kahn para quem esse parametro tinha uma impor-
tancia expressiva unica. Na obra Beginnings. Louts I. Kahn's Philosophy of

Architecture, a sua filha Alexandra Tyng escreve que:

“His reaction against the International Style’s dry, analytical approach
to architecture prompted him to say that feeling was a more important
process than thinking in the design of buildings. (...) By feeling,
Kahn meant the instinctual, intangible side of his mental processes.
(...) Although Kahn considered feeling the source of all ideas, he had
also learned the value of thinking rationally, of putting his ideas into
cohesive order. Thinking was to Kahn an academic process useful for the
disciplining of his creative drive. What Kahn called thinking is the ability
to stand back from an idea and evaluate it objectively.”

(Tyng, 1984: 27)

Para Kahh, o sentimento e o pensamento eram igualmente importantes
para o processo criativo do design e tinham igual peso na exploracio das

possibilidades de transformar ideias em formas. Nas sua préprias palavras:

“But some people always separate feeling from thinking and build their
solution around thinking only. That is why the creative mind cannot
accept the separation categorically of the nature of space-order-design,
and rightfully so because feeling embodies all at once intuitively’.

(Kahn in Tyng, 1984: 64)

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

119



120

O lago inseparavel que Louis Kahn viu entre sentimento e pensamento
no processo criativo abriga o seu pensamento sobre luz como um elemento
fundamental para materializar o espago. Para Kahn a luz natural é a luz

que interessa na arquitectura. Afirma ele que:

A space can never reach its place in architecture without natural light.
(..) The structure is a design in light. The vault, the dome, the arch, the column
are structures related to the character of light. Natural light gives mood to
space by the nuances of light in the time of the day and the seasons of the
year as it enters and modifies the space’.

(Kahn in Tyng, 1984: 162)

Para o arquitecto as nuances da luz natural desenham a atmosfera de um
espaco enquanto interagem com os elementos da estrutura arquitecténica.
Acrescento ainda que, nessa interaccao, os parametros definidos por
Zumthor potenciam plasticidade criativa e adequacao de proposito.

Kahn integra a sua teoria sobre luz e arquitectura num discurso poético
descrevendo a aproximacao metaférica da luz e da musica, afirmando que
a atmosfera de um espaco é como uma composicao musical formada por
“notas de luz” (Tyng, 1984: 130) e de siléncio, um conceito que o arqui-
tecto articula com espiritualidade, inspiracéo e necessidade ontolégica.
Recordo Juhani Pallasmaa e o seu pensamento sobre a arquitectura que
deve criar o siléncio, uma das sensa¢oes mais perdidas no mundo actual tao

barulhento e cacofénico.

“Great architecture also evokes silence. Experiencing a building is not
only a matter of looking at its spaces, forms and surfaces - it is also a
matter of listening to its characteristics, unique silence. (...) The task of
architecture is to create, maintain and protect silence”.

(Pallasmaa, 2005: 305)



Voltando a Kahn. Em 12 de Fevereiro de 1969, o arquitecto-filésofo da na
Escola de Arquitectura do Instituto de Tecnologia de Zurique a famosa licao
Siléncio e Luz, explanando a sua concepcao espiritual da arquitectura e da
experiéncia perceptiva dos espacos. Louis Kahn elogia o poder da luz enquanto
arquitecto e fildsofo, mas também o poder da sombra como uma parte natural da
luz a que pertence a escuridao e o siléncio. Projectos seus como o Salk Institute
(1959), Exeter Library (1965), Indian Institute of Management (1962-1974)
evocam a harmonia entre a luz natural e a sombra natural e elementos
arquitecténicos como o design de aberturas, vazios, superficies, texturas.
De uma outra fonte, em In Praise of Shadows, o japonés Junichiro Tanizaki
explora outra forma de moldar o espaco através das sombras. Na estética tradi-
cional japonesa, a subtileza das sombras é uma aliada da beleza e um elemento
chave para revelar o significado da opacidade dos materiais, a cor natural das
paredes, o reflexo dos objectos, o siléncio e a penumbra dos espacos interiores.

Atmosfera é o resultado que evoca os varios semblantes da experiéncia
perceptiva. Atmosfera é uma construcao a partir da combinacao e sinestesia
das qualidades estéticas (sensoriais) das coisas que “aparecem” na relagcao
sujeito-objecto.

Christian Schittich num texto muito vivo e claro sobre design de interiores

argumenta que interior:

“is where people dwell - for living and working, for prayer, shopping
or leisure activities. Interiors can be hermetically closed off from
outside, relinquishing all connections to the outside; they can even be
subterranean. But they can open towards the outside and transition
smoothly into the exterior space.”

(Schittich, 2002: 9)

No capitulo “Space, Light and Material: Concepts for Interior Design”,
0 autor apresenta um vasto espectro de conceitos para interiores quer

sejam espacos domeésticos, sagrados, comerciais, gastrondmicos, escritorios,

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

121



122

culturais, de transporte... mostrando que cada solucao de design garante uma
atmosfera especifica e singular que se oferece a experiéncia do seu usuario.
Tendo centrado o seu estudo em trés conceitos basicos — espaco, luz e
materialidade — Schittich examina o papel do designer enquanto criador de
ambientes distintos (specific moods como lhes chama na pagina 12 da obra
citada) que se caracterizam desde escolhas mais convencionais e previsiveis até as
mais sofisticadas, experimentais ou extravagantes. Com efeito, o vasto mundo do
desenho de interiores oferece-se como uma oportunidade ao design para explorar
solucdes para a vida de todos os dias e propor escolhas capazes de trazer o extraor-
dinério para o quotidiano comum. O desenvolvimento de ideias para o design
de interiores exige a integracao de parametros de ordem funcional, emocional,
estética, econdémica, ecoldgica, técnica que constituem um desafio complexo para
o designer. O espaco interior é também o espaco da consciéncia do corpo,
da mente e do espirito. Que propostas pretende o design oferecer no plano do
desenho de interiores na constelac¢do das grandes questoes dos dias actuais?
O design de interiores exprimem um tempo e época, diferindo do passado.
Por outro lado, o design visionario inclui um design de interiores, igualmente
visionario, que nao adere apenas a principios ja testados, mas que continua
a experimentar para além dos limites. Espacos auténticos comunicam credi-
bilidade, projectam emocgoes no espago, estimulam motivos e interesse, sem
se perderem em exercicios de estilo pretensiosos e confusos. Um dominio
particularmente delicado para desenhar é o espaco perceptivo da casa enquanto
espaco habitado e doméstico. A casa é muito mais do que o extenso e diferen-
ciado dominio de produtos que apelam ao design industrial e grafico: mobilia,
iluminaria, ceramica, vidro, texteis, embalagens, electrodomésticos, multimédia,

domética... A casa é o lugar do sujeito que € existéncia no tempo.

6.2. projectar cenarios do habitar

A histéria da casa é indissociavel da historia da humanidade e uma herme-

néutica do espago doméstico é uma fonte de conhecimento da histéria,



da sociedade, da cultura, do comportamento, de usos, costumes, héabitos,
expectativas, da confluéncia do antigo e do novo e demais dimensdes da
condicdo humana. A casa é abrigo, proteccao fisica e mental, representacio de
ideias, de identidade, de conformacao, de rituais, de conflitos, de contradicoes,
de poder... uma vez que € espaco individual, de solidao mas também familiar
e de socializacao. Porém, a socializacido em casa é diferente da do espaco
publico, associada que esta ao sentimento de espaco privado e de intimidade.
A casa é, idealmente, o territério em que se recupera de todos os desgastes,
oferece descanso, conforto, paz e liberdade. E um lugar com forte componente
simbolica, afectiva e emocional que manifesta experiéncias autobiograficas de
que o “arranjo” das coisas e outras facilidades praticas sdo apenas uma expressao.
A casa é muito mais do que um cenario fisico funcionalizado. Idealmente,
a casa é uma “obra de arte total” (Gesamtkunstwerk) para a existéncia do indi-
viduo que nela habita e a domesticidade um espaco versatil de representacio e
experiéncia que agrega passado, presente e futuro. A matriz deste critério para a
epistemologia do design, sendo necessariamente historica, tedrica e critica esti-
mula uma hermenéutica dos objectos numa perspectiva diacrdnica e sincrénica.

Sobre a experiéncia quotidiana do habitar, Maurizio Vitta afirma que é
uma experiéncia parceira da situaco existencial do individuo que, através
dela, toma consciéncia de uma vitalidade que é espaco, tempo e identidade.
A partir do interesse por uma indagacao sistematica sobre a estética da
experiéncia quotidiana, Vitta em Dell Abitare (2008) faz uma reflexdo sobre
a experiéncia de habitar através de quatro temas catalizadores — corpos,
espacos, objectos, imagens — caracterizados como as figuras protagonistas
da natureza de habitar. Corpos trata do protagonista principal da circuns-
tancia do “habitar” - o habitante - e das modalidades que se criam entre ele e
os espacos que habita. Espacos aborda os ambientes, territérios, atmosferas
que se constroem, desenvolvem, organizam e transformam na dialéctica
temporal do habitar. Objectos interpreta significados, formas e funcoes
que as coisas assumem dentro dos espagos habitados. Imagens discute a

iconografia do habitar e as diversas percep¢oes que os espacos habitados

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

123



124

adquirem, enquanto representantes de uma singularidade individual.
Vitta clarifica que habitar é a apropriacao de um espago impessoal que o

“habitante” vai tornando pessoal, através de marcas e tracos quotidianos.

“Lo spazio architettonico é, come si sa, uno spazio doppio. Nella sua
perimetrazione recinge, circoscrive, trattiene; nella sua estensione accoglie,
ospita, contiene. In questa duplicita esso si presenta pero come spazio
neutro, nel quale labitare, anche quando costituisce il tema progettuale
primario, é pensato come pura possibilita: la sua vuota cavita definisce
semplicemente un interno, in cui st puo solo intuire la potenziale interiorita
che fonda lesperienza dell abitare. Perché lo spazio architettonico divenga
spazio abitativo, occorre superare la sua semplice configurazione fisica,
svtllupare lintuizione in una precisa volonta, assumere il “trattenere” e il
“contenere” come punto di partenza per un programma operativo destinato
a comporli in abitazione”.

(Vitta, 2008: 203)

Com o tempo, o “habitante” torna o espaco cada vez mais intensamente

habitado. Habitar é um fenémeno diario, cumulativo e inico de que os

objectos fazem parte constituinte.

No artigo “Homes from Home: Memories and Projections” (Cieraad, 2010),

a autora mostra como personalizar a casa é um fendmeno que acompanha
a vida dos individuos nos diferentes momentos da sua vida. A casa dos pais
(a casa da infancia), a casa em que se comeca a viver sozinho e depois even-
tualmente com alguém, a casa depois do divorcio, ou qualquer outra situacao
em que é preciso refazer o lugar em que se mora...s30 uma concentracao
de coisas e de praticas relacionadas com elas, que sa3o a0 mesmo tempo um

reduto de emocdes e de sentimentos.

“Reinventing home is an ongoing process of linking the present to the

past and the future. It entails not only remembering past homes but also



projecting future homes. Away from home, whether travelling, migrating
or living in lodgings, one becomes more aware of the meaning of the home
one has left behind, temporarily or for good.”

(Cieraad, 2010: 99)

A referéncia classica a casa como espaco de memorias de experiéncias
pessoais é Gaston Bachelard com a obra La Poétique de [’Espace (1958).
A casa ¢ o refugio primordial para as memorias mais intimas e, particular-
mente, a casa da infancia contém as mais primitivas imagens, memorias e
sonhos. Sem uma casa, o individuo é um ser descontinuo, feito de fragmentos
e de contingéncias. Habitar um espaco, sentir-se em casa € estar contido
num contexto simbolico no qual a relacdo com os objectos tém uma priori-
dade fundamental, porque os objectos evocam imagens, sensacoes, emogoes
e sentimentos que ddo continuidade a biografia individual e que permitem
dizer eu.

Mario Praz estende a importancia da casa a vida e, precisamente,
da o titulo de La Casa della Vita (1958) a obra em que faz uma visita guiada
ao seu apartamento em Roma, onde cada objecto tem uma histdria associada
a vida do coleccionador e contém, em si mesmo, uma histdria. Neste livro a
explicacao da casa é, simultaneamente, a explicacao de cada objecto, do lugar
de onde veio, da época que evoca e a explicacao do autor a si préprio e ao leitor.

Inaki Abalos propde uma leitura filoséfica de arquétipos de casas
enquanto representacio de relagdes entre “modos de viver (...) formas da
casa, modos de projecta-la e de habita-la” (Abalos, 2009: 9). Cada capitulo
é a reflexao sobre a idealizacdo de uma casa, ndo tanto do ponto de
vista técnico, mas do ponto de vista da cultura doméstica e do modo de
se apropriar de um espacgo. Os capitulos estdo assinalados do seguinte
modo: 1. A casa de Zaratustra; 2. Heidegger no seu refagio: a casa exis-
tencialista; 3. A maquina para habitar de Jacques Tati: a casa positivista;
4. Picasso em férias: a casa fenomenolégica; 5. Warhol na Factory:

das comunidades freudo-marxista ao loft de Nova York; 6. Cabanas,

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

125



126

parasitas e némadas: a desconstru¢ao da casa; 7. Bigger splash: a casa do
pragmatismo. Este livro, diz o autor, “pretende estimularo prazer de projectar
e habitar intensamente: para propiciar o aparecimento daquela casa que
ainda nfo existe”. (Abalos, 2009: 13).

A construcido do habitar envolve o design em subtis cenarios emocionais
e existenciais que superam o aspecto da utilidade ou de mero formalismo
estético das coisas. Habitar é um fenémeno da experiéncia.

No ensaio “From Doorstep to Living Room” escrito por Alvar Aalto em 1926,
o arquitecto aborda a relacdo do individuo com a casa de uma maneira

profundamente existencial:

“Your home should purposely show up some weakness of yours. This may
seem to be a field in which the architect’s authority ceases, but no
architectural creation is complete without some such trait; it will not be
altve. This trait can be compared to the need for a particularly subtle kind
of humour to expose one’s won weaknesses”

(citado por Pallasmaa in Jetsonen J. and Jetsonen S., 2011: 14)

Aalto integra a sua tolerancia pela fraqueza humana como uma condi¢ao

da vida que ndo é perfeita, mas um processo de transformacao:

“Nothing that lives is, or can be rigidly perfect: part of it is decaying,
part nascent... And in all things that live there are certain inequalities
and deficiencies, which are not only signs of life but sources of beauty.”

(citado por Pallasmaa, 2011: 14)

Esta posicao do arquitecto finlandés aponta para um tema fundamental da
experiéncia do habitar enquanto fenémeno subjectivo, oposto a um projecto
demasiado controlador e definitivo. De que modo os objectos que integram
o espaco da domesticidade podem fazer parte da projeccao da liberdade do

individuo ou fazer parte de um compromisso ideolégico?



No artigo Impossible Totality and Domesticity: Designed interiors as
monsters, escrito em co-autoria com Peter Aschenbach (2013) discutimos o
argumento de que o design deve escapar de qualquer intencao, miragem ou

desejo de totalidade:

Ancient cosmologies order place from the familiar (home) to the beyond
(divine). To approach the divine exceeds human capacity and is thus
monstrous. Literary morality tales warn us of the hybris of our quest for
perfection; contemporary design offers similar examples: uninhabitable
minimalism; pastoral landscape simulacra; the unheimlich Modern;
anxious and oppressive transparency. The article presents three cases
of unbecoming monsters: Nathaniel Hawthorne, John Pawson, and the
claim for perfection; Narcissus, Marie Antoinette, and the reflexive gaze;
Mary Shelley, Mies van der Rohe, and the Belgian Blue. Each exemplifies
an overreach in design that abandons the domestic and whose resulting
unheimlichkeit provokes an uncanny reaction.”

(Pombo & Aschenbach, 2013: 20)

Voltando ao mundo de Alvar Aalto encontramos, ja em 1935, na licdo
intitulada “Rationalism and Man”, uma reprovacgao do arquitecto pelo ideario
funcionalista que se resume em afirmagoes como “objects that can rightly
be called rational often suffer from flagrant inhumanity” e que “formalism
is inhuman to the highest degree.” (citado por Pallasmaa in Jetsonen J.
e Jetsonen S., 2011: 15-16).

Esta declaracdo de Aalto é um afastamento das texturas brancas, das super-
ficies frias do aco e do vidro, da geometria das formas, da pureza higiénica
do minimalismo e, principalmente, da recusa tecno-racional e a histérica
dos espacos e dos objectos. Aalto defendia a combinacao de realismo e imagi-
nacdo, de raciocinio e intui¢do, a proximidade da natureza, a integracao do
vernacular, o prazer estético dos sentidos mas, acima de tudo, o ser capaz de

“n3o perder a alma.”

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

127



128

No capitulo “Identity, Intimacy, and Domicile. Notes on the Phenomenology
of Home” Juhani Pallasmaa discute as graves repercussoes que tem para a

sociedade abandonar o problema da casa.

“Many of us in the consumer world today are sujffering from Homo Faber's
[referéncia ao livro Homo Faber de Max Frisch] alienation. We have become
homeless in our culture of abundance. This new homelessness derives
Sfrom our inability to fuse the self with the world. Homelessness becomes
synonymous with detached solitude and a perpetual present tense.”

(Pallasmaa, 2005: 112)

Na senda do que chama “the phenomenological approach to dwelling”
(2005: 125), o autor defende o argumento de que a casa e o espaco doméstico
s30 essenciais “para reforcar o nosso sentido da realidade humana” (2005: 126).
A construcao do habitar e do espaco doméstico é um processo quotidiano em
que o design participa e influencia directa e indirectamente. A casa é, afinal,
o lugar do sujeito que € existéncia efémera no tempo.

Mensch und Raum (Ser Humano e Espaco) de Otto Bollnow, publi-
cado em 1963, é um texto paradigmatico sobre a experiéncia humana do
espaco em que o autor cruza o conhecimento da filosofia, da antroplogia,
da arquitectura, da psicologia e do comportamento humano em geral.
Para o estudo do espaco doméstico o texto Mensch und Raum do filésofo
com influéncia da fenomenologia Otto Bollnow é um texto fundamental.
Particularmente no capitulo III - Die Geborgenheit des Hauses (A Casa
e o Sentimento de Proteccdo) - o significado ontolégico e existencial da
casa € apresentado com pormenor. O fildsofo reflecte sobre a experiéncia
do espaco da casa como expressdo da cultura do habitar e da construcao
idiossincratica da vida de todos os dias, descrevendo o espaco doméstico
em estreita relacdo com o comportamento e as necessidades primordiais
do ser humano, contribuindo para uma antropologia do espaco da casa que

merece ser redescoberto contemporaneamente.



Neste capitulo o filésofo discute, citando varios autores, o significado da
casa e do habitar dando aten¢io ao fenémeno concreto dessa experiéncia
de “estar em casa”, de habitar um espaco especifico e ndo apenas de o usar.
Por isso, postulando a qualidade antropolégica do habitar, Bollnow argu-
menta a partir dos seguintes temas: “o significado da casa”; “o espaco
sagrado”, “conforto”, “porta e janela”, “a cama”, “o acordar e o adormecer”.
Seguir o seu pensamento é encontrar a complexidade da relagao ser
humano-casa transposta para a experiéncia polarizada em dois fenémenos
complementares - o acordar e o deitar — como uma relacdo basica que,
porém, diariamente deve ser reconstruida e preenchida. E esse fenémeno do
aparentemente 6bvio que desafia todo o processo de transformar a relaciao
utilitaria do espaco numa relacdo antropoldégica com sentido e valor.

Csikszentmihalyi e Rochberg-Halton em The Meaning of Things:
Domestic Symbols and the Self (1981) desenvolvem uma investigacao de
implicac@o socioldgica que integra um estudo empirico baseado em entre-
vistas a 315 pessoas pertencentes a 82 familias moradoras em Chicago e
Evenston (Illinois). Foi pedido as pessoas que dissessem quais os objectos
especiais que tinham em casa e que explicassem porqué. Depois de analisar
as respostas sobre o significado desses objectos, o autor conclui que em cada
casa ha uma “ecologia simbdlica” que da sentido a vida dos que habitam
esses espacos. O individuo atribui um significado as coisas quando entra
numa relacdo simbdlica activa com elas, quando as coisas tém uma particular
ressonancia nas suas vidas e, geralmente, essa ressonancia é do ambito das
emocoes e dos sentimentos.

Numa sintese da experiéncia do individuo com o espaco doméstico,
refiro 4 exemplos paradigmaticos: o quarto que permite proteccéo,
privacidade e liberdade (Virginia Woolf); a casa como interior doméstico
que recebe as marcas da vida que flui (Mario Praz); a casa como guardia
primordial das memérias e imagens da infancia (Gaston Bachelard) e
a casa como espago intimo para pensar e experimentar a esséncia do

fenémeno de habitar (Martin Heidegger).

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

129



130

Virginia Woolf em A Room of One’s Own (1929) demonstra que uma mulher
para escrever precisa do seu espago préprio, o seu préprio quarto e o seu
dinheiro: “a woman must have money and a room of her own if she is to write
fiction”. (Woolf, 1991: 2). Um quarto. A primeira associacao com um quarto
proprio € a privacidade individual. A privacidade esta também relacionada com
proteccao. A ocupacao de um quarto individual da, segundo Woolf, a sensacio
de estar dentro, de estar defendido de perigos potenciaise, portanto, de sentir-se
livre. A escritora examina as condicoes e limita¢oes das mulheres que escreviam

no passado e no tempo em que ela vive:

“In the first place, to have a room of her own, let alone a quiet room or
a sound-proof room, was out of the question, unless her parents were
exceptionally rich or very noble.”

(Woolf, 1991: 56)

Para além do tom feminista do ensaio de Woolf, é clara a argumentacao
pela exigéncia de um espaco a que se possa chamar “meu’”.

Mario Praz em The House of Life (La Casa della Vita, 1958) guia o leitor
através de uma visita ao seu apartamento em Roma, quarto a quarto,
visita que é uma viagem pela sua autobiografia, memorias, sentimentos,
amor pelas suas coleccoes de arte e pela sua sensibilidade por detalhes
domésticos. O espaco doméstico € retratado através de cenarios em que cada
peca de mobiliario, objecto decorativo, carpete, espelho ou peca de arte tem

um significado para o autor.

“From the ceiling of my telephone passage hangs a bronze chandelier in the
form of three sirens joined together by their tails, each siren supporting two
lights. The design of the chandelier is extremely fine, but alas, its quality
is inferior, and if I tolerate an object in the house which is far later than
the Empire period, even though it copies one of the models of that period,

it is because it reminds me of a most noble chandelier of which this is but a



degenerative derivative. This very fine chandelier hung in the shop of the
London bookseller batsford in North Audley Street (...) and when I saw it I
fell so deeply in love with it that, if it had been for sale, I would have done
anything in the world to acquire it.”

(Praz, 2010: 62-63)

Em La Poétique de ’Espace Gaston Bachelard explora a inspiracéo biogra-
fica do espago doméstico e a experiéncia vivida da arquitectura, especifica-
mente a experiéncia da casa da infancia e os diferentes lugares dessa casa:
o sé6tdo, a cave, os quartos e o respectivo mobiliario. Para Bachelard,
acalentar as imagens primordiais da casa protectora devolve sensibilidade,

intimidade, identidade:

“We must therefore experience the primitiveness of refuge and, beyond
situations that have been experienced, discover situations that have been
dreamed; beyond positive recollections that are the material for a positive
psychology, return to the field of the primitive images that had perhaps
been centres of fixation for recollections left in our memories”.

(Bachelard, 1994: 29-30)

Para o fil6sofo, a casa € a experiéncia mais intima de todos os espacos, em
que cada espaco abriga uma memoria particular da experiéncia. Perceber a
casa é, portanto, perceber o ser humano e a sua habilidade para imaginar
e sonhar. Bachelard ressalva a releviancia dos sonhos, das memorias,
dos pensamentos para definir identidade e felicidade, apelidando-os de
experiéncias de réverie. A casa da infancia sendo o lugar primordial e
primeiro universo subjectivo, o cenario da consciéncia inocente e, portanto,
permanece nos arquivos da memoria. Para além das memdrias, a casa em
que se nasceu é uma fisicalidade inscrita em cada um de nés. E um grupo de
habitos organicos. Depois de vinte anos, apesar de todas as outras escadas

andénimas ja utilizadas, seriamos capazes de recapturar os reflexos da

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

131



132

“primeira escada”, ndo tropecariamos naquele degrau especialmente elevado
(Bachelard, 1994: 14-15). Mas também sabemos que nao é sempre possivel
preservar fisicamente a casa da infancia por muitas e variadissimas razoes.

O quarto exemplo a que me referia é a casa como um lugar para pensar.
E o caso de uma casa simples, modesta, de pequena dimensdo (também
designada por cabana) de Heidegger habitada frequentemente por ele
ao longo de quase cinco décadas, desde que foi construida em 1922.
Adam Scharr descreve esta casa no livro Heidegger’s Hut (Scharr, 2006)
dando conta dos lacos de Heidegger com a cabana e a paisagem circundante.
Temas como habitar, sentido do lugar, paisagem, pensar, corpo e senti-
mentos sao filosoficamente pensados em livros escritos por Heidegger
durante as suas estadias nesta casa. A cabana foi construida na Floresta
Negra no sul da Alemanha, perto da aldeia de Todtnauberg, na cercania

de Freiburg.

“The building surveys the landscape, sheltered and framed by trees. (...)
The hut measures approximately six meters by seven. It is made largely
of timber, framed and clad with timber shingels. (...) The hut’s external
walls are painted gray. Windows, doors, and shutters are painted in
bright colors. (...) Window transoms, mullions, and casements are a
brilliant white. Their frames are canary yellow and architraves a deep
blue. Hinged shutters are painted leaf green. The door is also green with
a blue frame.”

(Sharr, 2006: 22)

A cabana foi construida para ser um reftigio ocasional da vida ocupada da
cidade e da academia. Porém, tornou-se o espago intimo de Heidegger, onde
permaneceu muitas vezes sozinho, por longos periodos para pensar e escrever.

Em Construir Habitar Pensar (Bauen Wohnen Denken, 1951) Heidegger

enfrenta o fendmeno de habitar e construir ndo



“as an art or as a technique of construction; rather [tracing] building

back into that domain to which everything that is belongs. We ask:

1. What is it to dwell? 2. How does building belong to dwelling?”
(Heidegger, 1971: 143)

Para o fil6sofo, a qualidade do habitar questiona a qualidade do cons-
truir. Construir deveria responder as necessidades do ser humano (Da-sein)
para habitar com qualidade, uma vez que habitar é essencial para viver.
Habitar é juntar a terra, o céu, a humanidade e a espiritualidade (o divino).
Em Bauen Wohnen Denken, Heidegger desenvolve um discurso a volta das
raizes etimoldgicas da histéria da palavra “construir” (bauen) reflectindo sobre

a sua conexao e impacto no habitar (wohnen).

“Only if we are capable of dwelling, only then can we build. (...) “Dwelling,
however, is the basic character of Being in keeping with which mortals
exist. (...) Building and thinking are, each in its own way, inescapable for
dwelling. The two however, are also, insufficient for dwelling so long as
each busies itself with its own affairs in separation instead of listening
to one another.”

(Heidegger, 1971: 158)

A mencio a textos heideggerianos como Bauen Wohnen Denken e
Poeticamente o Homem Habita (Dichterich wohnt der Mensch, 1951)
introduzem-nos na complexidade da condi¢do de habitar e na implicita e
explicita conexdo com o espaco doméstico e o seu design.

A experiéncia de habitar é, sem davida uma experiéncia de versatili-
dade parceira da condicio de viver. Nesta linha de pensamento, cito um
capitulo do texto classico e eloquente da obra The Place of Houses (Moore,
Allen e Lyndon, 1974) chamado The Three Orders. Nesta obra, os autores
defendem em reflexdes ilustradas com exemplos concretos de arquitectura,

com a analise de parametros da construcao arquitecténica e argumentos

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

133



134

sobre os espagos domésticos e o fenémeno do habitar como o projecto de
qualidade deve dar lugar a expressao da individualidade e estar compro-
metido com a referéncia ao sentido do lugar (genius loci). Estas trés ordens
sao “a ordem dos quartos” (the order of rooms), “a ordem das maquinas”
(the order of machines), “a ordem dos sonhos” (the order of dreams)
que colaboram no fenémeno do habitar, mas que dependem do protago-
nista principal que € o seu habitante. A ordem dos quartos é descrita como
“unspecific space” (1974: 82) na medida que s6 ganha sentido através da
accao humana que neles se desenrola, providenciando no entanto “genera-
lized opportunities for things to happen, and they allow usto do and to be
what we will” (1974: 82). A ordem das maquinas tem uma autonomia prépria,
mas a sua existéncia e especificidades nao é neutra para o individuo que habita

a casa, embora os autores distingam dois grupos na ordem das maquinas:

“those which are self-operating and those which require people to operate
or use them. In the first group are furnaces, air-conditioners, and water
heaters, machines which once adjusted perform their services nearly
by themselves and they need attention from us only for occasional
maintenance, or when they break down. In the second group are machines
which we confront directly. They assist us in a multitude of ways, helping
us perform specific and often regular domestic activities’.

(1974: 108)

A ordem em que culminam as ordens anteriores é aquela mais radical-
mente pessoal e humana: os sonhos. Os autores encontram uma expressao
realmente esclarecedora do que permite uma casa chamando-lhe “embo-
died aspirations” (1974: 124), considerando que “dreams which accompany
all human actions should be nurtered by the places in which people live”
(1974: 124), porque a casa serve o sonho (the house serves the dream, 1974: 139).
E ainda uma citacio mais referente a capacidade diferenciadora do habitante

inventar o seu lugar:



“to extend your imaginative life into the everyday, the place that you live
in should allow for the everyday to become exceptional. It should lead your
mind to multiple associations.”.

(1974: 140)

Para os dias de hoje e de amanh3, a matriz de Branzi a que ja me referi
reconhece ao design a possibilidade de harmonizar essas trés ordens sem que
o autor italiano mencione explicitamente essa terminologia. Para Andrea
Branzi o design tem a facilidade de penetrar no que ele chama de “intersticios
do universo doméstico “através de “micro-projectos” e “sub-sistemas” que pelo
seu caracter dindmico, transferivel, adaptavel permitem dar uma qualidade
a vida quotidiana, na casa e na cidade, personalizando o espa¢o do mundo
construido (Branzi, 2010: 19). O designer relembra o conceito de “mental
maps” (The Image of the City, 1960) do urbanista americano Kevin Lynch
para justificar que nos cenarios urbanos, o individuo que os percorre e utiliza
lembra-se afinal de subsistemas como a paragem de autocarro, os seméaforos,
a publicidade exposta numa parede, num “outdoor”, janelas e fachadas...
isto é, referéncias que parecem secundarias na arquitectura da cidade.
O design projecta e gere este “universo molecular” (Branzi, 2010: 209)
e, portanto, participa também da qualidade (ou nao) desta realidade em maior
escala para além da do espaco doméstico em que o individuo participa, utiliza,
frequenta e vive. J4 em 2006 com a obra Modernita Debole e Diffusa. Il Mondo
del Progetto all’inizio del XXI Secolo, Branzi discute a arquitectura, a cidade,
0s espacos interiores e os objectos para um tempo que também ele concorda
em chamar de realidade débil, fragil, relembrando o conceito de pensa-
mento débil formulado por Gianni Vattimo nos anos oitenta. Esta realidade
é diferente das grandes sinteses e sistemas do passado, mas para Branzi o
conceito de debilidade nio é conotado com “valore negativo di inefficienza o
di incapacita (...) [mas antes] indica un processo particolare di modificazione
e conoscenza che segue logiche naturali, non geometriche, processi diffusi

e concentrati, strategie reversibili e auto-equilibranti” (Branzi, 2006: 14:).

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

135



136

Branzi contribui uma reflexao hermenéutica lacida e visionaria para a
cultura do projecto como manifestacdo de um pensamento projectante para
uma realidade pés-ambientalista, mais habitavel e mais bela, mas também
mais exploratdria e desejadamente mais proxima da “constitui¢ao ontolégica”
de que fala Peter Sloterdijk.

A tltima vez que ouvi Andrea Branzi fazer uma comunicacio em publico foi
no congresso Nomadic Interiors, que teve lugar no Politecnico di Milano a 21 e 22
de Maio de 2015. Num discurso desassombrado e livre, Branzi defendeu a neces-
sidade de um novo renascimento no qual o design deve activamente participar.
O mundo actual tem de olhar para os grandes temas antropoldgicos que sao
a vida (Eros) e a morte (Thanatos) e colocar de novo o ser humano no centro
das suas decisoes. O projecto em design deve afrontar essas questdes maiores
que Branzi no congresso em Mildo enumerou como sendo quatro: dellamore,
della morte, della psiche, della historia. O design deve olhar para a sua histdria
e integra-la nas “grandes narrativas” de que faz parte. Assim, por exemplo, um
objecto ndo é um mero utensilio, continua Branzi. Um objecto pertence a uma
tradicdo, a uma histéria, entra “noutras narrativas” E essas narrativas sdo a
natureza, a vida e dimensdes como o sonho, o desespero, a angustia, a beleza.
Colocar a pessoa no centro dos temas do design é um grande desafio para o
nosso tempo, concluia Branzi na linha do pensamento que tem desenvolvido
nas ultimas décadas da sua carreira de designer, tedrico e professor de design.
(Branzi: 2013, Branzi: 2010; Branzi: 2006).

Olhar para o mundo interrogando a possibilidade de um segundo
Renascimento é, com efeito, um grande desafio que nao atinge apenas o

design. Porém, devera o design colocar-se de fora dessa pergunta?



7. Referéncias Bibliograficas

Abalos, L. (2009). Il BuonAbitare. Pensare le Case della Modernita [ La buena vida: visita

guiada a las casas de la modernidad, 2000]. Milano: Marinotti Edizioni.
Aicher, O. (1994). El Mundo como Proyecto (Die Welt als Entwurf, 1991). Barcelona: GG.

Almendra, R. (2014). “Metodologia e Métodos Aplicados ao Estudo dos Processos de

Design”. In Arquitectura, Urbanismo e Design — Metodologias e Métodos de Investigacao.

Lisboa: Caleidoscdpio pp.189-2009.
Ambrose G., Harris, P. (2010). Design Thinking, Lausanne: Ava Publishing.

Anscombe 1., Gere, Ch. (2009). Arts and Crafts in Britain and America.
Oxford: Berg Publishers.

Appadurai, A. (Ed.) (1986). The social life of things. Cambridge: Cambridge
University Press.

Arendt, H. (1991). Juger. Paris: Ed. du Seuil.

Aristoteles (1992) Poética, Lisboa: I.N.C.M.

Aslin E. (1982). The Aesthetic Movement. Stackpole Books.
Aspelund K. (2010). The Design Process. New York: Fairchild Books.

Attfield, J. (2000). Wild Things. The material culture of everyday life.
Oxford: Berg Publishers.

Bachelard, G. (1994). The Poetics of Space(La Poétique de 'Espace, 1958).
London: Beacon Press.

Bandeira, W.; Rocha C. (2014). A fenomenologia como método de investigagdo
do design da experiéncia, 112 Congresso Brasileiro de Pesquisa e Desenvolvimento

em Design, 4(1), 1-11.

Barnard, M. (1998). Art, Design and Visual Culture. Hampshire: Palgrave Macmillan.

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

137



138

Baudrillard, J. (2001). Palavras de Ordem. Porto: Campo das Letras.

Bauman Z. (2007). Liquid Times. Living in an Age of Uncertainty.
Cambridge: Polity Press.

Bauman Z. (2003). Liquid Love: On the Frailty of Human Bonds. Cambridge: Polity Press.
Bauman Z. (2000). Liguid Modernity. Cambridge: Polity Press.

Baumgarten, A. G. (2007). Asthetik (1750). Hamburg: Meiner Verlag.

Benjamin, W. (1992). “A obra de arte na era da sua reprodutibilidade técnica” in Sobre
Arte, Técnica, Linguagem e Politica, [ Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen

Reproduziertbarkeit, 1936]. Lisboa: Relégio d’Agua, 1992.

Binder Th., De Michelis, Pelle G., Ehn, P., Jacucci, G., Linde, P., Wagner, 1. (2012).
Design Things. Cambridge: MIT Press.

Bismarck, M. ( 2017). “O desenho no espago do ndo-saber”. In Pensar o Fazer da
Pintura. Porto: Afrontamento, 284-290.

Bonsiepe, G. (1997). “On the tense relation between theory and praxis”.
In Formdiskurs 2, Journal of Design and Design Theory, 1, 7-17.

Bonsiepe, G. (2012). Disefio y Crisis. Valencia: Campgrafic.
Bonsiepe, G. (1996). Interface. Design neu Begrif- Mannheim: Ed. Bollmann.
Bollnow, O. (1963). Mensch und Raum. W. Stuttgart: Kohlhammer.

BoradKkar, P. (2010). Designing Things: A Critical Introduction to the Culture of Objects.
Oxford: Berg Publishers.

Borch, C. (Ed.) (2014). Architectural Atmospheres on the experience and politics of
Architecture. Basel: Birkhduser.

Bowker, G.; Starr, S. L. (1999). Sorting Things Out: classification and its consequences.
Cambridge. MA: MIT Press.

Bohme, G. (2005). “Atmosphere as the subject matter of Architecture®
In Philip Ursprung (Ed.), Herzog and De Meuron. Natural History.
Ziirich: Lars Miiller Publishers.

Bohme, G. (2001). Asthetik. Vorlesungen iiber Asthetik als allgemeine
Wahrnehmungslehre. Miinchen: Wilhelm Fink Verlag.

Bohme, G. (1997). Atmosphdire. Essays zur neuen Asthetik. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Branzi, A.; Linke, A.; Rabottini, A. (2013). Gli strumenti non esistono. La dimensione
antropologica del design. Milano: Johan & Levi Editore.



Branzi, A. (2010). Ritratti e Autoritratti di Design. Venezia: Marsilio Editori.

Branzi, A. (2006). Modernita debole e diffusa. Il mondo del progetto all’inizio del XXT
secolo. Milano: Skira Editore.

Buchanan, R., Doordan, D., Margolin, V. (2010). The designed world. Images, object,
environments. Oxford: Berg Publishers.

Buchanan, R. (2001). “Design Research and the New Learning”. In Design Issues, 17(4), 3-23.

Buchanan, R. (1998). “Branzi’s Dilemma: Design in Contemporary Culture”.
Design Issues 14, (1), 3-20.

Buchanan, R. (1995). “Myth and Maturity: toward a new order in the decade of Design”.

In Margolin, V.; Buchanan; R. (Eds.) (1995). The Idea of Design. Cambridge, (Mass):
MIT Press, 75-85.

Buchanan, R. (1995). “Wicked problems in design thinking”. In Margolin, V.;
Buchanan; R. (Eds.) (1995). The Idea of Design. Cambridge, (Mass): MIT Press, 3-20.

Biirdek B., Eisele, P. (Ed.) (2011). Design, Anfang des 21.Jh. Ludwigsburg: Avedition.

Biirdek B. (2005). Disefo. Historia, Teoria y Prdctica del Diserio Industrial [ Design.
Geschichte, Theorie und Praxis der Produkt-Gestaltun, 1994 Barcelona: Gustavo Gili.

Cabezas, L. (Coord.) (2011).Dibujo y Construccion de la Realidad: Arquitectura,
Proyecto, Diserio, Ingenieria, Dibujo Técnico. Madrid: Catedra.

Cabezas, L. (2008). El Dibujo como Invencion: Idear, Construir, Dibujar. Madrid: Catedra.

Calgada, A.; Mendes F.; Barata, M. (1993). Design em Aberto. Uma Antologia. Lisboa:
Centro Portugués do Design.

Calvera, A.; Pombo, F. (2011). “Blank meaning as design affordance. Memory and
fictions“ Revista Kepes, 8 (7), 43-55.

Calvera A.; Zimmerman Y. (Eds.) (2007). Lo Bello de las Cosas. Materiales para una
Estética del Diserio. Barcelona: G G.

Calvera A. (Ed.) (2003). Arte? Design? Barcelona: G G.

Calvino I. (1990). Seis Propostas para o Préximo Milénio. Ligoes Americanas
(Lezione Americane. Sei Porposte per il Prossimo Millennio, 1985). Lisboa: Teorema.

Calza G. C. (2007). Japan Style. Phaidon Press.
Carmagnola, F. (2009). Design. La Fabbrica del Desiderio. Milano: Lupetti.

Camillo, E.; Aquino, G.; Gatti, R. (2011). “Conversamos com Gui Bonsiepe”.
In Ciano, 1 (6), 3-33.

Carpenter, W. (2009). “The Eames Lounge. The difference between a design icon and

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

139



140

mere furniture”. In Hazel Clark e David Brody (Eds.).Design Studies. A Reader. Oxford,
New York: Berg Publishers.

Caruso, A. (2008). The Feeling of Things. Barcelona: Ediciones Poligrafa.

Cieraad, I. (2010). “Homes from Home: Memories and Projections” in Home Cultures,
The Journal of Architecture, Design € Domestic Space, 7 (1). Oxford: Berg Publishers, 85-102.

Cioran, Emil (1996). Conversaciones, [ Entretiens1995], Barcelona: Tusquets Editores.

Collard, P. (2013). Italy: “The New Domestic Landscape”. In Disegno Daily
http://www.disegnodaily.com/article/italy-the-new-domestic-landscape#slide-2

Connor, S. (2004). “Building Breathing Space®, lecture given at the Bartlett School of
Architecture, 3 March, 2004 http://www.stevenconnor.com/bbs/.

Cross N. (2011). Design Thinking. Understanding how designers think and work
Oxford: Berg Publishers.

Cross N. (2006). Designerly Ways of Knowing. London: Springer Verlag.

Crysler, C. G.; Cairns, S.; Heynen, H. (Eds.) (2012). The SAGE Handbook of
Architectural Theory. London: SAGE Publications.

Csikszentmihalyi, M. (1995). “Design and Order in Everyday Life.” In Margolin V.;
Buchanan R. (Eds.) (1995). The Idea of Design. Cambridge Massachussetts: MIT.

Csikszentmihalyi, M. and Rochberg-Halton, E. (1981). The Meaning of Things: Domestic
Symbols and the Self. New York: Cambridge University Press.

Damésio, A. (1994). O Erro de Descartes. Emo¢do, Razao e Cérebro Humano. Lisboa:
Publicagdes Europa-América.

Damésio, A. (1994). O Sentimento de Si. O Corpo, a Emogdo e a Neurobiologia da
Consciéncia. Lisboa: Publicagdes Europa-América.

Danto, A. C. (2003). The Abuse of Beauty. Open Court: Chicago.

Danto, A. C. et al. (2000). Qu'est-ce gu'un chef-d’oeuvre? Paris: Ed. Gallimard.
Deleuze, G. ; Parnet C. (1996). Dialogues, Paris: Flammarion.

Deleuze, G. ; Guattari, F. (1991). Qu'est-ce que la Philosophie? Paris : Ed. de Minuit.
DeLong, M.; Martinson B. (Eds.) (2012). Color and Design. Oxford: Berg Publishers.
Dichter, E. (1960). The Strategy of Desire. London: Boardman& Company Litd.

Dilnot, C.; Fry, T.; Stewart, S. (2015). Design and the Question of History.
Bloomsbury Academic.

Dormer P. (1995). Design since 1945. London: Thames and Hudson.



Eco, U. (2007). Storia della Bruttezza. Milano: Bompiani.
Erlhoff, M. (2012). Theorie des Designs. Miinchen: Wilhelm Fink Verlag.

Erlhoff, M., Brandes, U., Schemman, N. (Eds.) (2012). Designtheorie und
Designforschung, Minchen: Wilhelm Fink Verlag.

Eskilson S. J. (2007). Graphic Design. A New History. London: Laurence King Publishing.
Fiell, Ch. e P. (2005). 1000 Chairs. Koln: Taschen.

Fischer, R. (2000) in HFG Forum 17 (Zeitschrift der Hochschule fiir Gestaltung
Offenbach am Main), Agosto, 18-21.

Fisher, T. (2004). “What we touch, touches us: material, affects and affordances.”
In Design Issues, 20 (4): 20-31.

Flusser V. (1999). The Shape of things. A Philosophy of Design. London: Reaktion Books.
Folkmann, M. N. (2013). The Aesthetics of Imagination in Design. Cambridge (Mass): MIT.

Folkmann, M. N. (2010). “Evaluating Aesthetics in Design. A Phenomenological
Approach”. In Design Issues 26 (1), 40-53.

Forsay J. (2013). Aesthetics of Design. Oxford University Press.

Forty, A. (2005). Objects of Desire. Design and Society since 1750. London:
Thames and Hudson.

Fragoso, M. (2012). Design Grafico em Portugal. Formas e Expressoes da Cultura
Visual do Século XX. Lisboa: Livros Horizonte.

Friedman, K. e E. Stolterman E. (Eds.) (2013). “Series Forward”. In Folkmann,
M. N. The Aesthetics of Imagination in Design. Cambridge (Mass): MIT, IX-XIII.

Fry, T. (2012). Becoming Human by Design. Oxford: Berg Publishers.

Fry, T. (2008). Destgn Futuring. Sustainability, Ethics and new practice. Oxford: Berg
Publishers.

Frayling, C. (1993). “Research in Art and Design.” Royal College of Art Research Papers, 1 (1), 1-5.
Galle, P. (2007). “Philosophy of Design: an Introduction.” Retrieved from The Royal
Danish Academy of Fine Arts, School of Design. CEPHAD (Centre for Philosophy and
Design). http://www.dkds.dk/Forskning/Projekter/ CEPHAD/literature/introduction.

Galle, P. (2002). “Philosophy of design: an editorial introduction”. In Design Studies,
23 (3), 211-218.

Goodman, N. (1995). Modos de fazer mundos, [ Ways of Worldmaking, 19781, Porto: Asa.

Havik, K., Teerds, H. and Tielens, G. (Eds.) (2013). Building Atmosphere. OASE 91.

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

141



142

Heidegger, M. (1989). A Origem da Obra de Arte [ Der Ursprung des Kunstwerkes, 19357].
Lisboa: EdigGes 70.

Heidegger, M. (1971). Poetry, Language, Thought (Unterwegs zur Sprache, 1959). New
York: Harper Colophon Books.

Heidegger, M. (1951). “Bauen Wohnen Denken”. In Gesamtausgabe. Vortrige und
Aufsditze (1936-1953). Frankfurt am Main: Verlag Vittorio Klostermann.

Heynen, H. (2005). “Modernity and Domesticity: tensions and contradictions”. In Heynen
H., Baydar G. (Eds.) Negotiating Domesticity : Spatial Productions of Gender in Modern
Architecture. London: Routledge.

Heskett, J. (2002). Toothpicks & Logos- Design in everyday life. Oxford: Oxford
University Press.

Heskett, J. (1985). Industrial Design. New York: W. W. Norton & Co.

Holl, S.; Pallasmaa, J.; Pérez-Gdémez, A. (2008). Questions of Perception.
Phenomenology of Architecture. S. Francisco: William Stout Publishers.

Holl, S. (2007). Architecture Spoken. New York: Rizzoli.
Holl, S. (1996). Intertwining. New York: Princeton Architectural Press.

Hollis R. (2006). Swiss Graphic Design: The Origins and Growth of an International
Style 1920-1965. Yale University Press.

Hollis R. (1996). Graphic Design. A Concise History. London: Thames and Hudson.

Jauss, Hans-Robert (2002). Pequeria Apologia de la Experiencia Estética [ Kleine
Apologie der asthetischen Erfahrung, 19727]. Barcelona: Paidés.

Jimenez, M. (1999). LEsthétique Contemporaine. Tendances et Enjeu.
Paris: Klincksieck.

Jonas, W. (2001). “A Scenario for Design”. In Design Issues 17 (2), 64-80.

Jonas, W. (1993). Design as problem-solving? or: here is the solution — what was
the problem”. In Design Studies, 14 (2), 157-170.

Jourdan, P. W. (2000). Designing pleasurable products. London: Taylor and Francis Group.
Julier, G. (2000). The Culture of Design. London: Sage.

Kahn, L.I. (2013). Silence and Light (1969). Ziirich: Park Books.

Kant, I. (1998). Critica da Razdo Pura [Kritik der reinen Vernunft, 1781]. Lisboa: FCG.
Kant, I (1989). Critique de la Faculté de Juger [ Kritik der Urteilskraft, 1790] Paris: J. Vrin

Kleinman, K.; Merwood-Salisbury; Weinthal J. Lois (Ed). (2011). After taste: expanded
practice in interior design. Princeton Architectural Press.



Kracauer, S. (1963). Das Ornament der Masse: Weimar Essays.
Frankhurt/Main: Suhrkamp.

Krippendorff, K (1995). On the essential contexts of artefacts or on the proposition that
“design is making sense of things. In Victor M. and R. Buchanan The Idea of Design,
Cambridge Massachusetts: MIT Press, 156-184.

Laiglesia, J.F. (1999). Teoria bruta de la forma frdgil: escritos adverbiales de arte,
estética y ensenanza.A Corutnia: Ediciés do Castro.

Laiglesia, J.F. (1980). “La Estética y el sentido de la existencia humana”. In Arbor, 106,
(413), 107-11.

Latour, B. (2008). 4 Cautious Prometheus? A Few Steps toward a Philosophy of Design
(with Special Attention to Peter Sloterdijk). Keynote lecture for the Networks of Design
meeting of the Design History Society Falmouth, Cornwall, 3.rd September http://www.
bruno-latour.fr/sites/default/files/112-DESIGN-CORNWALL-GB.pdf

Leatherbarrow, D. (2008). Architecture Oriented Otherwise, New Haven: Princeton
Architectural Press.

Love, T. (2002). “Constructing a coherent cross-disciplinary body of theory about desig-
ning and designs: some philosophical issues”. In Design Studies, 23 (3), 345-361.

Madigan, R.; Munro, M. (1996). “House beautiful: style and consumption in the home”.
In Sociology, 30 (I): 41-57.

Mandoki, K. (2007). Everyday Aesthetics: Prosaics, the Play of Culture and Social
Identities, Routledge.

Mang, K. (1979). History of Modern Furniture, New York: Harry N. Abrams Inc.

Manzini, E. (1991). Artefacts. Vers une nouvelle écologie de Uenvironnement artificiel.
Paris: Ed. Centre Georges Pompidou.

Margolin V.; Buchanan R. (Ed). (2000). Discovering Design. Explorations in Design
Studies, Chicago: University of Chicago Press.

Margolin, V. (1997). “Getting to Know the User”. In Design Studies, 18 (3), 227-236.
Margolin V.; Buchanan R. (Ed). (1995). The Idea of Design, Cambridge: MIT Press.

Margolin, V. (Ed.) (1989). Design Discourse, History, Theory, Criticism. Chicago:
University of Chicago Press.

Margolin V. (1989). The Politics of the Artificial: Essays on Design and Design Studies.
Chicago: University of Chicago Press.

Meggs Ph. B. and Purvis A. W. (2005). Meggs” History of Graphic Design. New York:
John Wiley & Sons.

Merleau-Ponty, M. (1989). L'Oeil et l’Esprit (1964a), Paris:Gallimard.

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

143



144

Merleau-Ponty, M. (1988). Le Visible et I'Invisible (1964). Paris: Gallimard.
Merleau-Ponty, M. (1987). Phénoménologie de la Perception (1945). Paris: Gallimard.
Merleau-Ponty, M. (1966), Sens et Non-Sens, Nagel, Paris.

Merleau-Ponty, M. (1942). La Structure du Comportement. Paris: P.U.F.

Miller, D. (2010). Stuff:- Cambridge: Polity Press.

Miller, D. (Ed.) (1998). Material Cultures. Why Some Things Matter. London: Routledge.
Miller, D. (1987). Material Culture and Mass Consumption. Oxford: Blackwell.

Moles, A. (1988). 'Design and immateriality: what of it in a post-industrial society?”
In Design Issues, 4 (1-2), 25-32.

Molotch, H. (2003). Where stuff comes from: how toasters, toilets, cars, computers and
many other things come to be as they are. London and Philadelphia: Taylor and Francis.

Moore, Ch.; Allen, G.; Lyondon D. (1974,). The Place of Houses. New York:
Holt, Rinehart and Winston.

Moreira da Silva, F. (2011). Colour/Space Unity. A Unity of Visual Communication.
Lisboa: Editora Lusiada.

Mostafavi, M.; Leatherbarrow, D. (1993). On Weathering. The Life of Buildings in Time.
Cambridge (Mass): MIT Press.

Moura V. G. (1994). Os Sonetos a Orfeu de Rainer Maria Rilke. Lisboa: Quetzal Editores

Nesbitt, K. (Ed.) (1996). Theorizing a new Agenda for Architecture. An Anthology of
Architectural Theory 1965-1995. New York: Princeton Architectural Press.

Nietzsche, F. (1982). A Origem da Tragédia [ Die Geburt der Tragodie, 1872].
Lisboa: Guimaraes Ed.

Norberg-Schulz, C. (1980). Genius Loci, Towards a Phenomenology of Architecture.
New York: Rizzoli.

Norman, D. (2007). The Design of Future Things. New York: Basic Books.

Norman, D. (2005). El Disefio Emocional. Por qué nos gustan (o no) los Objetos Cotidianos.
[Emotional Design. Why we love (or hate) everyday things, 2004 ]- Barcelona: Paidds.

Norman, D. (1988). The Design of Everyday Things. New York: Basic Books.

O’Byrne, B. and Healy P. (Eds.) (2008). Architecture and Phenomenology.
Footprint-Delft School of Design Journal, special issue, Autumn.

Otero-Pailos, J. (2010). Architecture’s Historical Turn. Phenomenology and the Rise
of the Postmodern. Minneapolis: University of Minneapolis Press.



Packard, Vance (1957). The Hidden Persuaders. New York: David McKay.

Pallasmaa, J. (2014). Space, Place, and Atmosphere: Peripheral Perception in Existential
Experience. In Christian Borch (Ed.). Architectural Atmospheres on the experience and
politics of Architecture, Basel: Birkhduser.

Pallasmaa, J. (2011).“Alvar Aalto’s Concept of Dwelling”. In Jari Jetsonen e Sirkkaliisa
Jetsonen Alvar Aalto Houses. New York: Princeton Architectural Press,1-19.

Pallasmaa, J. (2005). The Eyes of the Skin. Architecture and the Senses.
New York: John Wiley & Sons.

Pallasmaa, J. (2005). Encounters 1. Architectural Essays. In Peter Mackeith (Ed.).
Helsinki: Rakennustieto.

Papanek, V. (2000), “The future isn’t what it used to be” in Victor Margolin,
Richard Buchanan (ed.) The Idea of Design, Cambridge, Massachusetts, MIT Press, 56-69.

Papanek, V. (1995). Arquitectura e Design. Ecologia e Etica [The Green Imperative.
Ecology and Ethics in Design and Architecture]. Lisboa: Ed. 70.

Papanek, V. (1985). Design for the Real World. London: Thames and Hudson.
Pile, J. (2009). A History of interior design. New York: John Wiley & Sons.

Platao (1986). O Banquete (O Simpdsio ou do Amor), Lisboa: Guimaraes Editores.
Platao (1983). A Repuiblica, Lisboa: Fundacao Calouste Gulbenkian.

Pombo, F, Bervoets, W., De Smet, H. (2015). 'Phenomenology for introductory archi-
tectural analysis courses. The pentagon methodological approach.” In Design and
Technology Education: an International Journal, 20 (2), 58-69.

Pombo, F. Heynen, H. (2015). “Nomadic Interiors, the ambiguity of in(habiting).”
Interiors Forum World 2015. Nomadic Interiors. Living and inhabiting in an age of
magrations. Politecnico di Milano, Italy, 21-22 May 2015, 80-90.

Pombo, F, Aeschbacher, P. (2013). “Impossible totality and domesticity: designed
interiors as monsters.” IDEA Journal, 20-35.

Pombo, F., Heynen, H. (2013). Reflexiones sobre la belleza, el uso y el disefio: los escena-
rios en disefo y el significado en la interpretacion. Iconofacto (Arquitectura Y Disefio), 9
(12), 175-192.

Pombo F.; Providéncia F.; Heynen H. (2011). “Design and Beauty: material culture,
decoration, concealment and disclosure” in 9th International Conference of the
European Academy of Design (EAD)The Endless End, Universidade do Porto, May
2011, 329-340.

Pombo, F,, Bervoets, W. and H. Heynen (2011). “Inhabitation as a process: theoretical
frameworks for analysing interiors”. In Idea Journal, Interior Economies, 112-121.

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

145



146

Pombo, F.,, Providéncia, F. (2010). “Contributo para uma Estética do Design:
objectos-metafora.” Revista de Comunicagdo e Linguagens (41), 65-78.

Pombo F. (2010). “The Blank Meaning of Objects. Towards an aesthetics of design.”
Cephad 2010 Conference The borderline between philosophy and design research,
Danish Design School, January, Copenhagen, Denmark, January 2010, 1-7.

Pombo F, Heynen H. (2010). Beauty: Design creates atmospheres. Use creates meaning,
Cumulus Conference 2010 Media and Design Academy of KHL, Genk, Belgium, May 2010.
Pombo, F. (2009). “A Philosophical Approach to Design. The Design of Philosophy.”
Nordic Design Research Conference. The Oslo School of Architecture and Design,
August-September 2009, 1-4.

Pombo, F. (2007). “El deseo de las mananas. Merleau-Ponty y el disefio.” In Calvera A.;
Zimmerman Y. (Eds.), Lo Bello de las Cosas. Materiales para una Estética del Disefio.
Barcelona: Gustavo Gili, 83-100.

Pombo, F. (2001). “Desire and Destiny of Things.” In Branco, V. (Ed.), D3 Desire,
Designum, Design. 4th International Conference of European Academy of Design
(EAD) - Desire, Designum, Design University of Aveiro, April 2001, 114-118.

Pombo, F. (2001).Tragos de Muisica. Aveiro: Universidade de Aveiro.

Potter N. (1999). Qué es un Disennador: Cosa, Lugares, Mensajes. [ What is a Designer? Things.
Places. Messages]. Barcelona: Paidos.

Praz, M. (2010). The House of Life (La Casa della Vita, 1958). Boston: David R. Godine.
Raizman D. (2004). History of Modern Design. London: Laurence King.
Rasmussen, S.E. (1964). Experiencing Architecture. Cambridge (Mass): MIT Press.

Ricard, A. (2000). La Aventura Creativa. Las raices del disefio.
Barcelona: Editorial Ariel.

Romolo, R., Nanni S. (1995). “Alma Mater: ricordo, dolore e musica nell’Adagietto della
Quinta di Mahler” in Volterra, Vittorio, Melancolia e Musica. Dalla nostalgia dell'essere
alla poetica del suono. Veneza: Il Cardo Editore.

Ross, D. (1966). Plato’s Theory of Ideas, Oxford: Clarendon Press.

Rybcezynski, W. (1987). Home. London: Penguin Books.

Sachs A. (Ed.) (2010). Global Design. International Perspectives and Individual
Concepts, Museum fiir Gestaltung Ziirich.

Saito, Y. (2017). Everyday Aesthetics, Oxford University Press.

Schiller, F. (1994“). Sobre a Educacao Estética do Ser Humano numa série de Cartas e
outros Textos. [Uber die dsthetische Erziehung des Menschen, 1795]. Lisboa: INCM.



Schittich, C. (Ed.) (2002). In Detail. Interior Spaces. Space. Light. Materials. Basel: Birkh&auser.
Schonberg, A. (1963). El Estilo y la Idea, Madrid: Taurus.

Schopenhauer, A. (1943). Le Monde comme Volonté et Répresentation [ Die Welt als
Wille und Vorstellung, 1844:] vol. I1I, Paris: PUF Scruton, R. (2009). Beauty, Oxford:
Oxford University Press.

Sharr, A. (2006). Heidegger's Hut. Cambridge (Mass): MIT Press.

Seamon, D. (2012). “Whither Architectural Phenomenology?” In Environmental &
Architectural Phenomenology, 23 (3), 1-7.

Seamon, D. (2000). “A way of seeing people and place: phenomenology in environ-
ment behaviour research.” In S. Wapner, J. Demick, T. Yamamoto & H. Minani (Eds.),
TheoreticalPerspectives in Environment-Behaviour Research. New York: Kluwer
Academic & Plenum Publishers, 57-78.

Selle, G. (1997). Siebensachen. Ein Buch tiber die Dinge. Frankfurt am Main: Campus Verlag.

Shaughnessy, A. (2005). How to be a graphic designer without losing your soul. London:
Laurence King Publishing.

Shirazi, M. R. (2012). “On Phenomenological Discourse in Architecture.” In Environmental
&dArchitectural Phenomenology, 23 (3), 11-15.

Shove, E. et al. (2007). The Design of Everyday Life. Oxford: Berg Publishers.

Sloterdijk, P. (2007). Spheres Theory. Talking to Myself About the Poetics of Space. Lecture
na Harvard University Graduate School of Design a 17 de Fevereiro de 2007 http://www.
harvarddesignmagazine.org/issues/30/talking-to-myself-about-the-poetics-of-space.
Sloterdijk, P. (2004). Sphdren III: Schdume. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.
Sloterdijk, P. (1999). Sphéiren II: Globen. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Sloterdijk, P. (1998). Sphdiren I: Blasen. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Sparke, P., Massey A., Keeble, T., Martin, B. (2009). Designing the Modern Interior.
From the Victorians to Today. Oxford: Berg Publishers.

Sparke, P. (2008). The Modern Interior. London: Reaktion Books.

Spier, S. (2001). Place, authorship and the concrete: three conversations with Peter
Zumthor. In Arquitectural Research Quarterly, 5 (1), 15-36.

Steffen, D. (1997). “Perspectives on the hermeneutic interpretation of design objects” in
Formdiskurs, 3, 11,16-27 .

Sudjic D. (2009). The Language of Things. London: Penguin Books.

Sudjic, D. (1985). Cult Objects. London: Paladin Books.

Das Coisas Belas e Desenhadas — Fatima Pombo

147



Sullivan, L. (1896). “The tall office building artistically considered.” In Lippincott’s
Magazine, Philadelphia, vol. 57, (March), 403-409. http://www.scribd.com/
doc/104764188/Louis-Sullivan-The-Tall-Office-Building-Artistically-Considered #scribd.

Sykes, K. A. (2010). Constructing a New Agenda. Architectural Theory 1993-2009.
Princeton Architectural Press.

Tanizaki, J. (2006). Lob des Schattens (In'ei-raisan, 1933). Ziirich: Manesse Verlag.
Thackara, J. (2005). In the Bubble. Cambridge (Mass): MIT Press.

Tiger L. (1992). The Pursuit of Pleasure. Boston: Little, Brown and Co.

Tschumi, B. (1977). The Pleasure of Architecture. Architectural Design, 3, 214-218.

Tostdes, A. (2015). A Idade Maior. Cultura e Tecnologia na Arquitectura Moderna
Portuguesa. Porto: FAUP Publicacdes.

Tyng, A. (1984). Beginnings. Louis I. Kahn's Philosophy of Architecture. New York:
Wiley Interscience.

Verhetsel, T., Pombo, F., Heynen, H. (2013). “Emptiness as potential. Different concep-
tions of the sober interior.” Architectoni.ca, 2 (1), 30-41.

Vihma, S. (1995). Products as Representation. Helsinki: University of Art and Design.

Vilar, E. (2018). “Integrated image management: The contribution of design”. In
Strategic Design Research Journal, 11(1): 21-26 January-April 2018.

Vit A.; Gomez-Palacio B. (2011). Graphic Design Referenced. A Visual Guide to the Language,
Applications, and History of Graphic Design. Beverly (Mass): Rockport Publishers.

Vitta, M. (2008). DellAbitare. Corpi, spazi, oggetti, immagini, Torino: Einaudi.

Weinthal, L. (2011). Towards a new interior - An anthology of interior design theory.
Princeton Architectural Press.

Woodham J. M. (1997). Twentieth-Century Design. Oxford University Press.
Woolf. V. (1991). A Room of One’s Own (1929). New York: Harcourt Brace & Co.

Yourcenar, M. (1983). O Tempo esse grande escultor [ Le Temps ce grand sculpteur,
1983]. Lisboa: Difel.

Zimmermann, Y. (1998). Del Disefio. Barcelona: GG.

Zumthor, P. (2006a). Atmospheres: architectural environments, surrounding objects.
Basel: Birckhiduser.

Zumthor, P. (2006b). Thinking Architecture. Basel: Birkhauser.

Zweig, S. (1967). A luta contra o Deménio, Barcelona: Ed. GP.

148



